

تأليف الدكتور - صالح بن هوزان بن عبد الله الفوزان

راجع الترجمة د/ محمد عبد الحق انصاري

ترجمة د/سمير عبد الحميد إبراهيم د/فضل الهي

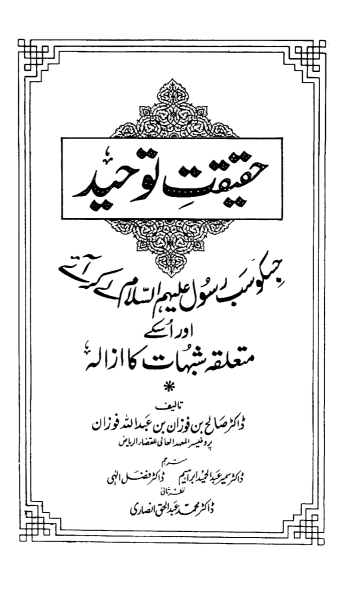
ڈاکٹرمکالح ب**ن فرزان** بن جَعابشہ فوزان يره فليسرا لمعدا لما أي المنتسار الراص

أوردو





هنات ، ۱۲۵۰ متاسخ مصعد بين ۱۲۵۰ ميلياش ۱۲۹۳ بيون (۱۸۵۸ بيون بالکاروني Sultanah 22% hotmail.com منات THE COOPERATIVE OFFICE FOR CALL & FOREIGNERS GUIDANCE AT SULTANAH Tell 4240077 Fax 4251005 P.O.Box:92675 Ryadh L1663 K.S.A. E-mail: sultanah22@hotmail.com







ممُله حقوق محفوظ مين

# يبيش لفظ

# از - معالی الد کتور عبدالله بن عبدالمحس الترکی چانسلر امام محمد بن سعود اسلامک یونیورسٹی

بعض مسلمان علاقوں اور ان کے بعض باشندوں کے دلوں میں جالت و تقلید یا جابالنہ تعصب کی وجہ سے جو تباہ کن مذاصب موجود ہیں ان کے خطرات سے سب آگاہ ہیں۔ اللہ تعالی کے فضل و کرم سے آگرچہ ایسے لوگ اپنی استعداد اور تعداد کے اعتبار سے قلیل ہیں لیکن ان سے چشم پوشی کرنا ان کے باطل نظریات و عقائد کے انتشار کا سبب بنتا ہے۔ اور یہ بات دعوت اسلامہ اور مسلمانوں کے لئے انتہائی خطرہ کی ہے۔

ساری امت اسلامیہ بر واجب ہے کہ ان گروہوں کے خلاف بر سر پیکار رہے،
ان کی گمراہی کو آشکارا کرے، ان کے عقائد کی خرابی بیان کی جائے اور
انکے اللہ تعالی اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی حدایت کے برعکس اور مخالف ہونے کو بیان کرے۔

فاسد عقائد کی نقاب کشائی اور ان گمراہ فرقوں کا پول کھولنے کے لئے جن کو شیطان نے اندھا کر رکھا ہے، اور جن کے برے اعمال کو ان کی نظر میں خوبصورت بنا رکھا ہے، اور جن کے لئے جادہ حق و صواب کو چھوڑنے

کی خاطر مختلف حیلے بہانے تراش کر رکھے ہیں۔ انتہائی ضروری ہے کہ اہل السنت و الجماعت کے مذہب کی تشریح پیش کی جائے، تمام اسلامی امور کے متعلق ان کے نقطہ نظر کی وضاحت کی جائے اور ان کے اس عقیدہ کو بیان کیا جائے جو حق و ہدایت کے مطابق ہے۔

جب سے گمراہ فرقے ان یہود و منافقین کے ہاتھوں پیدا ہوئے جو اسلام کی صورت بگاڑنے اور اندر ہی سے اس کو ختم کرنے کے لئے اس میں واخل ہوئے تب بی سے اللہ تعالی نے ان کے لئے ایسے لوگ مقرر فرما دئے جو آن کا رد کرتے رہے۔ ان کے ماطل ہونے کو واضح کرتے اور یہ ثابت کرتے رہے کہ ان کی ماتیں اسلامی عقیدہ اور شریعت کے منافی ہیں۔ الله کے فضل و کرم سے آج اسلامی لونورسٹیوں میں، اور ان میں سے سر فهرست جامعہ الامام محمد بن سعود الاسلامیہ میں بہت سے ایسے اہل علم موجود ہیں جو سلف صالحین اہل السنت والجماعت کے مذہب کو مرقبے لکھے اور دوسرے لوگوں کے لئے لوری شرح و بسط کے ساتھ بیان بھی کر سکتے ہیں اور مختلف زمانوں میں اس کا ترجمہ کرنے کی استعداد بھی رکھتے ہیں تاکہ یہ لظر يچر دنيا كے تمام كوشوں كے مسلمانوں تك يسنج وہ اس سے آگاہ بوں، اور وہ اسیر ثابت قدم رضتے ہوئے راہ حق سے بھٹکے ہوئے افکار و نظریات اور مذاہب سے ن کے سکیں۔ شیخ صالح بن فوزان الفوزان نے توحید ، جس کو سب رسول علیم السلام لے کر آئے، کی حقیقت کے بیان کے بارے میں،

اور اس کے متعلق پیدا کردہ شبہات کے بارے میں جو کچھ تحریر کیا ہے۔ وہ ہماری لونیورسٹی کی طرف سے کوشٹوں کا نقط آغاز ھے۔ ہم مولائے کریم سے امید رکھتے ہیں کہ وہ ان کوشوں کو بار آور فرمائیں جن کا مقصد صرف یہ ہے کہ اہل السنت و الجماعت کے وہ عقائد اور شرائع بیان کئے جائیں جو کہ اسلام کی اساس ہیں اور اسی غرض کیلئے یہ فیصلہ کیا میا ہے کہ آسان و مختصر انداز میں السراط المستقیم (سیدھی راہ) کے عنوان سے کتا بچ شائع کھی ملوں۔

جناب مؤلف ۔ وفقہ اللہ تعالی۔ نے اپنے اس مفید کتابچہ میں عقیدہ کی اہمیت بیان کرنے پر خصوصی توجہ دی ہے۔ اضوں نے یہ بات واضح کی ہے عقیدہ امت کی عمارت کی مضبوط بنیاد ہے اضوں نے توجید کی اقعام اور اسکی ہر قسم کے متعلق کافروں کے نقطہ نظر کو خوب شرح و بسط سے بیان کیا ہے۔ اضوں نے یہ بات بھی واضح کی ہے کہ کس طرح پہلی امتیں توجید عبادت سے متعلق شرک میں مبتلا ہوئیں اور اپنے غلط موقف کو ثابت کرنے کے لئے کیا کیا شبات اٹھا۔ مولف نے یہ بھی بیان کیا ہے کہ پہلی اور موبودہ امتوں میں کیا گیا باتیں مشترک ہیں۔ پھر ان کے باطل دعوں اور شبہات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں اور شبہات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں اور شبہات کا تفصیلی رد کیا ہے، کتاب و سنت اور عقلی دلائل سے دعوں ان کے عقائد کی خرابی اور دلائل کے بودے بن کو ثابت کیا ہے۔

علاوہ ازیں فاضل مواحث نے شفاعت اس کی شروط اس میں منظور ہونیوالی اور نامنظور ہونیوالی سب باتوں کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ اولیاء و صالحین سے تبرک حاصل کرنے کے موضوع پر بھی سیر حاصل بحث کی ہے۔ وسیلہ اور اس کی جائز و نا جائز قسمول کی تفصیل بھی بیان کی ہے۔

جو لوگ کہانی قصوں اور خوابوں رہے اعتماد کرتے ہیں اور قبروں رہے جانے سے

اپنی بعض مابات کے پورا ہونے سے اپنے شرک کے صحیح ہونے پر استدلال کرتے ہیں، فاضل مولف نے ان کا رد کرتے ہوئے اپنے اس کتابچہ کا افتتام کیا ہے۔ اللہ تعالی انہیں جزائے خیر عطا فرمادیں اس کوشش کو نفع مند بنا دیں اور ہم سب کے نیک عزائم کو پورا فرمادیں۔ اللہ تعالی ہی سیدھی راہ کی طرف راہنمائی فرمانے والے ہیں وہ ہمارے کار ساز ہیں، ہمترین کار ساز اور ہمترین مددگار ہیں۔

دا کشر عبدالله بن عبدالمحسن الترک چانسلر امام محمد بن سعود اسلامک لونیورسٹی



حقیقت توحید کا بیان جس کو سب رسول علیم السلام لے کر آئے اور اس کے بارے میں پھیلائے ھوئے شہات کا رو

اَلْحُمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَصَلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيْنَا مُحَمَّدٍ خَاتَمِ الرَّسُلِ وَمَنْ تَمَسَّكَ بِسُنَّتِهِ وَسَارَ عَلَى تَهْجِه إِلَى يَوْمِ الدَّيْنِ . أَمَّنَا بَعْدُ:

عقیدہ بی وہ بنیاد ہے جس پر امتوں کی عمارت استوار ہوتی ہے۔ ہر امت کی بہتری اور سر بلندی اس کے عقیدہ کی سلامتی اور اس کے افکار کی درستگی سے وابستہ ہے۔ اس لئے انبیاء علیم العلاۃ والسلام نے عقیدہ کی اصلاح کی دعوت کی ابتداء اس طرح کی:

﴿ ... أَعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُم مِّنْ إِلَنهِ غَيْرُهُ و ... ﴾ (١٠٠٠ -

اللہ کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارا کوئی معبود نہیں۔

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَافِ كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ أَعْبُدُواْ اللَّهَ وَاجْتَ نِبُواْ

ٱلطَّلغُوتَ ... ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف: آيت ٥٩ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٦ -

یہ اس لئے ہے کہ اللہ تعالی نے مخلوق کو صرف اپنی بی عبادت کے لئے پیدا کیا ہے:

## ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِئَ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (١).

میں نے جن اور انسان ای لئے پیدا کئے ہیں کہ وہ میری عبادت کریں۔

عبادت الله تعالى كا اپنے بندوں رہ حق ہے۔ جیسا كه نبی كريم صلى الله عليه وسلم نے حضرت معاذ بن جبل رضى الله عنه سے لوچھا: كيا تمين معلوم ہے كه الله تعالى رہ كيا حق ہے؟ اور بندوں كا الله تعالى رہ كيا حق ہے؟ پھر فرمايا "الله تعالى كا بندوں رہ حق يہ ہے كه وہ اس كى عبادت كريں اور كسى كو اس كا شريك نہ ظهرائيں اور بندوں كا الله رہ حق يہ ہے كہ جو اس كے ساتھ كسى كو شريك نہ بنائيں تو ان كو عذاب نہ دے "(۲)

بہ حق تمام حقوق سے پہلے ہے، کوئی اور حق اس سے پہلے ہے نہ اس سے بڑھ کر۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

# ﴿ وَفَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا تَعْمُدُوٓ إِلَّا إِيَّاهُ وَبِٱلْوَٰلِدَيْنِ إِحْسَدُنَّا ... ﴾ (٣)

تمہارے بروردگار نے یہ حکم دیا کہ اس کے سوا کسی اور کی عبادت نہ کرو اور مال باپ کے ساتھ اچھا سلوک کرو۔

<sup>(</sup>١) سورة الذاريات : آيت ٥٦ -

<sup>(</sup>٢) صحيح بخارى: كتاب التوحيد " ١٣٠ : ٣٠٠ ، صحيح مسلم كتاب الايمان مديث نمر ٣٠٠ - (٣) سورة الاسراء : آيت ٢٣ -

#### اور یه بھی فرمایا:

## ﴿ قُلْ تَمَالَوْا أَتَلُ مَاحَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُواْبِهِ. شَيْغًا وَبِالْوَلِيدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ (()

کہ دیجئے آؤ میں تم کو یہ رواہ کر سناؤں جو تمارے پروردگار نے تم پر حرام کیا ہے: تم کسی چیز کو اس کا شریک نہ مشراؤ اور مال باپ کے ساتھ اچھا ملوک کرو۔

چونکہ یہ حق تمام حقوق پر افضل ہے اور دین کے تمام احکام کی جڑ اور بنیاد ہے اس لئے ہی کرم ملی اللہ علیہ وسلم مکہ کی تیرہ سالہ زندگی میں لوگوں کو اس حق کے قائم کرنے کی دعوت دیتے رہے اور اللہ تعالی کے ساتھ کسی کے شریک ہونے کی نفی کرتے رہے۔ قران کرم کی بیشتر آیات میں بھی اس حق کو ثابت کیا گیا ہے اور اس کے بارے میں شبسات کی نفی کی گئی ہے۔ ہر نمازی خواہ وہ فرض بڑے یا نفل اللہ تعالی سے ذیل کے الفاظ میں اس حق کو اوا کرنے کا عمد کرتا ہے۔

﴿ إِيَّكَ نَبْتُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ﴾ (١).

ہم تیری بی بندگی کرتے ہیں اور تجھ بی سے مدد چاہتے ہیں۔ اس عظیم می کو توحید عبادت کیا "توحید الوصیت" یا "توحید الطلب و القصد" کما جاتا ہے۔ ناموں کے اختلاف کے باوجود مراد ایک بی ہے۔ یہ توحید

<sup>(</sup>١) سورة الانعام : آيت ١٥١ \_

<sup>(</sup>٢) مورة الفاتحه: آيت ۵ ـ

انسانی فطرت میں موجود ہے (جیسا کہ حدیث شریف میں ہے)۔ "ہر پیدا ہونے والا فطرت ر پیدا ہوتا ہے"۔

انحراف برى تربيت كى وجه سے رونما ہوتا ہے (بعيها كه حديث شريف ميں ہے):
" بچه كے والدين اس كو يهودى يا عيمائى يا مجوى بنا ديتے ہيں "(١)
دنيا ميں پہلے صرف يهى توحيد تھى۔ شرك بعد ميں پيدا ہوا۔ الله تعالى نے فرما با ہے:

﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَحِدَةً فَبَعَثَ اللَّهُ النَّبِيتِ مُبَشِرِينَ وَمُنذِدِينَ وَأَنزِلَ مَعْهُمُ الْكَلْبَ فِي الْحَلْبَ إِلْحَقَ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَغُواْ فِيغِ ... ﴾.

لوگ ایک امت تھے اپس اللہ تعالی نے پہیغمبروں کو بھیجا، خوشخبری دینے والے اور درانے والے اور ان کے ساتھ کتاب نازل کی حق کے ساتھ تاکہ وہ لوگوں کے درمیان ان باتوں میں فیصلہ کریں جن میں انہوں نے اختلاف

ایک اور جگه فرمایا:

﴿ وَمَاكَانَ ٱلنَّكَاسُ إِلَّا أَمَّنَهُ وَحِدَةً فَآخَتَكَفُواْ ... ﴾ (٣)

اور لوگ (پہلے) ایک ہی جماعت تھے، پھر انہوں نے اختلاف سیار

(٣) سورة لونس: آيت ١٩ ـ

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: مدیث نمبر ۲۰۴۷ -

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: آيت ٢١٣ \_

حضرت ابن عباس رضی اللہ عنما نے فرمایا "حضرت آدم اور حضرت نوح علیما السلام کے درمیان دس صدیاں گزری ہیں، اور وہ سبھی لوگ اسلام رہے تھے "(۱) علامہ ابن القیم نے کہا ہے "آیت کی تفسیر میں یہی بات درست ہے" پھر انہوں نے اس بات کی تائید میں قران کریم سے اور دلائل بھی پیش کے ہیں۔(۱)

حافظ ابن کشیر نے بھی اپنی تفسیر میں اس بات کو صحیح قرار دیا ہے۔ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک اس وقت پیدا ہوا جب انہوں نے نیک لوگوں کی تعظیم میں غلو کیا اور اپنے نبی کی دعوت سے تکبر کی بنا ہر الکار کیا:

﴿ وَهَالُواْ لَانَذَرُنَّ ءَالِهَنَكُمُ وَلَانَذَرُنَّ وَدَّا وَلَاسُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴾ '''. اور اننول نے کہا ہر گزنہ چھوڑو اپنے معبودوں کو' اور نہ چھوڑو ود کو نہ سواع کو نہ یغوث و یعوق اور نسر کو۔

<sup>(</sup>۱) تفسیراین کثیر: ۲۵۰:۱ -

<sup>(</sup>٢) اغانة ماللمفان: ٢٠١:٢ -

<sup>(</sup>m) سورة نوح : آيت ٢٣ -

<sup>(</sup>۴) صحیح البخاری : ۲ : ۱۳۳ م

ان کی قوم کے دلوں میں یہ بات دالی کہ ان مجلوں میں جال وہ بیٹھا کرتے تھے مورتیاں رکھو اور انکے نام بزرگوں کے ناموں پر رکھو۔ انہوں نے ایسے ہی کیا لیکن ان مورتیوں کی لوجا نہ کی۔ ان کی لوجا اس وقت شروع ہوئی جب مورتیاں رکھنے والے فوت ہو گئے اور لوگ ان کی اصل حقیقت کو بھول گئے۔ "

امام ابن القیم رحمہ اللہ تعالی نے قرمایا: سلف میں سے کئی ایک نے کہا ہے کہ جب کہ جب وہ (نیک لوگ) فوت ہو گئے تو اشوں نے ان کی قبروں پر دیا، پھر اشوں نے ان کی مورتیاں بنا دالیں۔ پھر کافی مدت گزرنے کے بعد اشوں نے ان کی برستش شروع کر دی" (۱)

حضرت امام نے مزید کھا: "بتوں کی پوجا کے بارے میں شیطان نے ہر قوم کو اس کی سمجھ کے مطابق ہی ہو قوف بنایا ہے ایک سروہ کو مردوں کی تعظیم کے نام سے بتوں کی عبادت کی طرف بلایا یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے نیکو کار لوگوں کی شکلوں کی مور تیاں بنائیں جیسا کہ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم نے کیا۔ مشرکین عوام میں شرک کی ابتداء کا یہی سبب ہے۔ جہاں تک نواص مشرکین کا تعلق ہے انہوں نے ان ستاروں کی شکل کی مور تیاں بنائیں جن کے متعلق وہ سمجھتے تھے کہ وہ نظام عالم چلانے میں موشر بیں۔ ان مور تیوں کے لئے انہوں نے گھر بنائے، مجاور و دربان مقرر کئے اور بیں۔ ان مور تیوں کے لئے انہوں نے گھر بنائے، مجاور و دربان مقرر کے اور ان پر چڑھاوے چڑھائے۔ قدیم زمانہ سے لے کر اب تک شرک کی یہ صورت دنیا میں موجود ہے۔ اس کی ابتداء حضرت ابراہیم علیہ السلام کی لیے صورت دنیا میں موجود ہے۔ اس کی ابتداء حضرت ابراہیم علیہ السلام کی لیے

<sup>(</sup>١) اغاشه اللهفال: ٢ : ٢٠٢ -

دن قوم سے ہوئی جن سے حضرت ابراہیم علیہ السلام نے شرک کے بطلان کے لئے مناظرہ کیا۔ ان کی دلیل کو اپنے علم سے اور ان کے معبودوں کو اسنے ہاتھ سے توڑا (جواب میں) انہوں نے ابراہیم علیہ السلام کو زندہ جلانے کا مطالب کیا۔ ایک مروہ نے جاند کی مورتی بنائی انہوں نے یہ کمان کیا سمہ یہ بندگی کا مستحق ہے اور عالم سفلی کا نظم و نت یمی چلاتا ہے۔ دوسرے سروہ نے آگ کی برسنٹن کی یہ لوگ مجوی ہیں انہوں نے آگ کے لتے کھر بنائے اور ان کے دربان و مجاور مقرر کئے۔ وہ ایک لمحہ کے لئے اک کو بجھنے نہیں دیتے۔ کچھ لوگ یانی کی اوجا کرتے ہیں وہ سمجھتے ہیں کہ یانی ہر چیز کی اصل ہے اس سے ہر چیز کی پیدائش ہوتی ہے اور اس سے نشو و نما ہے۔ سب چیزوں کی ستھرائی و یا کیزگی ای سے ہوتی ہے اور یمی عالم کی آماد کاری کا دریعہ ہے۔ بعض لوگ حیوانات کی برستش کرتے ہیں۔ ان میں کیے تو محورے کو بوجتے ہیں اور سکیے گائے کو۔ کیے لوگ اسے بھی ہیں جو زندہ اور مردہ انسانوں کی عبادت کرتے ہیں۔ بعض جنوں کی بندگی کرتے ہیں، بعض در نتوں کو اوجتے ہیں۔ اور بعض فر شوں کی رستش رتے ہیں۔ '(۱)

اور بخاری شریف کے حوالہ سے نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک کے نمودار ہونے کے متعلق حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنهما کا جو قول

نقل کیا گیا ہے اس سے مندرجہ ذیل باتیں معلوم ہوتی ہیں:

۱- دلوارون بر تفویرون کا اشکانا اور مجالس اور میدانون میں مورتیان نصب

<sup>(</sup>١) اغاثة اللهفان : ٢ : ٢١٨ : ٢١٩ ، ٢٢٩ ، ٢٢٩ ، ٢٣٠ ، ٢٣٠ -

کرنا بہت خطرناک ہے اس کی وجہ سے لوگ شرک میں مبتلا ہوتے ہیں۔ ان تصویروں اور مورتیوں کی تعظیم لوگوں کو انکی پرستش پر پہنچا دیتی ہے اور لوگ یہ سمجھنا شروع کر دیتے ہیں کہ یہ خیر لانے اور شر دور کرنے کا سبب ہیں جیساکہ قوم نوح علہ السلام میں ہوا۔

۲- شطان انسانوں کو گراہ کرنے اور دھوکہ دینے کے لئے بے حد حریص بے۔ بیا اوقات وہ ان کے بھلے جذبات سے نا جائز فائدہ اٹھانے کی کوشش کرتا ہے۔ جب اس نے دیکھا کہ نوح علیہ السلام کی قوم نیک لوگوں سے بہت زیادہ محبت کرتی ہے تو اس نے انہیں ان کی محبت میں غلو کی ترغیب دی اور ان سے مجالس میں ان نیک لوگوں کی مرتبال نصب کرائیں اس سے اس کا مقصد صرف یہ تھا کہ وہ راہ صواب سے دور ہو جائیں۔

۳ - لوگوں کو گمراہ کرنے کے لئے شطان کی منصوبہ بندی صرف موجودہ نسل کک ہی محدود نہیں بوتی بلکہ آئندہ نسلوں کے لئے بھی ہوتی ہے جب وہ حضرت نوح علیہ السلام کی نسل میں شرک داخل نہ کر سکا تو اس نے آپ کی قوم کی آنے والی نسلوں کو شرک میں مبتلا کرنے کی غرض سے اپنا کا پیمدنکا۔

۴- وسائل شر کے بارے میں تسامل درست نہیں ہے۔ ان کی پیخ کنی اور سد باب کرنا ضروری ہے۔

۵- آخری بات جو اس قول سے معلوم ہوتی ہے وہ باعمل علماء کی فضیلت ہے۔ ان کی موجودگی باعث خیر ہے اور عدم موجودگی باعث شر ہے۔ جب تک وہ لوگوں میں موجود رہے شطان انکو گراہ نہ کر سکا۔ **اقسام توحیر** 

توحید کی دو تسمیں ہیں۔ توحید معرفت و اثبات۔ یہی توحید ربوبیت ہے اس سے مراد اس بات کا اقرار ہے کہ اللہ تعالی تنہا ہی ساری مخلوق کا پیدا کرنے والا، اس کا نظم و نسق چلانے والا، زندگی اور موت دینے والا، خیر لانے والا اور شر روکنے والا ہے۔ توحید کی اس قسم میں کسی نے بھی اختلاف نہیں کیا حتی کہ مشرکین نے بھی اپنے شرک کے باوجود اس کا اقرار اختلاف نہیں کیا جو دان کا جرات نہیں کی۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے ان کے متعلق فرمایا:

﴿ قُلْ مَن يَرْزُ فُكُمْ مِن السَّمَاةِ وَالْأَرْضِ الْمَن يَعْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرُ وَمَن يُعْرِجُ الْعَق مِن الْمَنْتِ وَتُحْرِجُ الْمَنْ مَن يَعْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَرُ وَمَن يَعْرُون اللَّهُ فَقُلْ الْفَلَائِنَا فُون اللَّهِ وَمَن اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ فَقُلْ الْفَلَائِنَا فُون اللَّهُ اللَّهِ وَلَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

ای قسم کی بہت می آیات ہیں جن میں واضح طور بر اس بات کا بیان ہے کہ مشرک لوگ توحید کی جس دوسری قسم کا دو الکار کرتے وہ توحید عبادت ہے۔

توحید عبادت سے مراد یہ ہے کہ بندے کی ہر قسم کی عبادتوں کا صرف اللہ

<sup>(</sup>۱) سورة لونس: آیت ۳۱ -

تعالی کو مطلوب و مقصود قرار دیا جائے۔ جیسا کہ کلمہ "لا الد الاالد" کا مدلول اور مفاد ہے۔ یہ کلمہ ہر قمم کی عبادت کو صرف اللہ تعالی بی کے لئے ثابت کرتا ہے۔ اس کے تب اس کی تفی کرتا ہے۔ اس لئے جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مشرکوں کو یہ کلمہ بڑھنے کے لئے کہا تو اضوں نے الکار کیا اور کہنے گئے۔

(١) ﴿ أَجَعَلُ آلُا لِمَهَ إِلَهَا وَحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَقَءُ عُجَابٌ ﴾

کیا اس (نبی) نے سب معبودوں کو ایک معبود کر دیا یہ تو بڑی الوکھی بات ہے۔

کوئکہ وہ جانتے تھے کہ جس نے یہ کلمہ رہو لیا اس نے غیر اللہ کے لئے ہر قسم کی عبادت کے باطل ہونے کا اعتراف کیا اور اللہ تعالی کے لئے ہر قسم کی عبادت کا اثبات کیا۔

اور عبادت نام ہے ان ظاہری اور باطنی اقوال و اعمال کا جن کو اللہ تعالی پسند فرماتے ہیں۔ جس کسی نے کلمہ راجعنے کے بعد غیر اللہ کو پکارا اس نے اپنے ہی قول کی خلاف ورزی کی۔

توحید رہوبیت اور توحید الوصیت لازم و ملزوم ہیں توحید روبیت کا اقرار اس بات کو واجب نظمراتا ہے کہ توحید الوہیت کا اقرار کیا جائے اور اس کے تقاضوں کو ظاہری و باطنی طور پر ادا کیا جائے۔ ای لئے سارے رسول علیم الصلاۃ والسلام اپنی امتوں سے اس بات کا مطالبہ کرتے رہے ہیں اور ان کے توحید رہوبیت کی دلیل پکڑتے رہے ہیں جیسا توحید رہوبیت کی دلیل پکڑتے رہے ہیں جیسا

(١) سورة ص : آيت ٥ -

كه الله تعالى نے فرمایا:

﴿ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ مُو تَحَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَأَعْبُدُوهُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلُ ثَنَىٰ وَرَكِبِلُ ﴾ (().

وهی اللہ تعالی تمہارا رب ہے اس کے سوا کوئی معبود نہیں۔ وہ ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے۔ اس کی عبادت کرو اور وہ ہر چیز پر کارساز ہے۔ ﴿ وَلَهِنِ سَأَلْتَهُ مِ مَنْ خَلَقَ ٱلسَّمَا وَآتِ وَٱلْأَرْضَ لِيَقُولُنِ اللَّهُ قُلْ أَفَرَةً يَسْمُد

و وبي ساسه و من على استعواب و درس يعوب الله على المرويسة . مَا تَذْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ إِنَّ أَرَادَنِيَ اللَّهُ بِضُرِّ هَلَ هُرَّ كَثْمِيْنَ شُرِّمَةً أَقَ أَرَادَنِي بِرَحْهَ مَةٍ هَلْ هُرِثَ مُعْسِكَتُ رَحْمَتِهِ أَسَهُ (1).

اور اگر تو ان سے سوال کرے کہ آسمانوں اور زمین کو کمس نے پیدا کیا تو یہ شرور کہیں گے اللہ نے (اور ان سے) کہو بھلا بتلاؤ تو سی اگر اللہ تعالی مجھے تکلیف پہنچانا چاھیں تو تم جن کو اللہ کے سوا پکارتے ہو کیا وہ اس کی (جمیعی ہوئی) تکلیف کو دور کر سکتے ہیں؟ یا اگر مجھے پر رحمت فرمانا چاہیں تو کیا یہ اس کی رحمت کو روک سکتے ہیں۔

توحید ربوست کا اقرار انسانی فطرت میں داخل ہے کوئی مشرک بھی اس میں اختلاف نہیں کرتا۔ دنیا کے سارے گروہوں میں سے دھرلوں کے سوا کسی نے اس کا الکار نہیں کیا۔ دھریہ خالق کا الکار کرتے ہیں اور یہ سمجھتے ہیں کہ نظام جہاں بغیر کسی مدبر و مستظم کے خود بخود چل رھا ہے جیسا کہ اللہ

<sup>(</sup>۱) سورة الانعام : آيت ۱۰۲ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: آيت ٣٨ -

تعالی نے ان کے متعلق بیان کیا ہے۔

﴿ وَقَالُواْمَاهِمَ إِلَّاحَيَانُنَا الدُّنيَا نَمُوتُ وَغَيَّا وَمَايَبْلِكُمَّا إِلَّا الدَّهَرُّ ... ﴾ .

اور اننوں نے کہا ہماری تو یمی دنیا کی زندگی ہے (دنیا ہی میں) مرتے ہیں اور (یمیں) صِنے رہتے ہیں اور زمانہ ہی ہم کو ھلاک کرتا ہے۔ پھر ان کی تردید ان الفائ میں فرمائی:

﴿...وَمَالَكُمْ بِذَلِكَ مِنْعِلْمِ إِنْهُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ ('' .

انہیں اس بارے میں کچہ علم نہیں، وہ تو صرف الکلیں دوڑانے ہیں۔ دھرلوں کا الکار کمی دلیل پر مبنی نہیں تھا۔ ان کے پاس صرف نلی تھا اور نلن تو حق سے بے نیاز نہیں کر سکتا۔ وہ اللہ تعالیٰ کی اس بات کا بھی کوئی جواب نہ دے سکے۔

﴿ أَمْ خُلِعُواْ مِنْ غَيْرِيْنَى وَ أَمْهُمُ ٱلْخَلِقُونَ ۞ أَمْ خَلَقُواْ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضَ بَلَلَا يُوقِنُونَ ﴾ (")

کیا وہ آپ بی آپ (بغیر کسی بنانے والے کے) بن گئے ہیں یا انہوں نے نود (اپنے کو) بنایا ہے۔ کیا انہوں نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے! بکد وہ یقین نہیں لاتے۔

<sup>(</sup>١) سورة الجاشة : آيت ٢٨٠ -

<sup>(</sup>٢) سورة الجاثية : آيت ٢٨ \_

<sup>(</sup>٣) مورة الطور · آيت ٣٥ - ٣٧ \_

اور نه می وه الله تعالی کی اس بات کا جواب دے سکے۔

﴿ مَنْذَاخَلْقُ ٱللَّهِ فَأَرُونِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ مِنْ ... ﴾ (١).

الله كى پيداكى ہوئى تو يہ چيزى ہيں پس مجھے دكھلاؤك الله كے سوا دوسرے لوگوں نے كيا پيداكيا ہے؟

﴿ قُلْ أَرَمَيْتُمُ مَّا لَدَّعُوبَ مِن دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَا ذَاخَلَقُواْ مِنَ ٱلْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرَقُ فِي السَّعَوَاتِ مِن الْأَرْضِ أَمْ لَمُمْ شِرَقُ فِي السَّعَوَتِ \* \* (\*) . السَّعَوَتِ \* \* (\*) .

کہ دی بھی دیکھو تو سی جن کو تم اللہ کے سوا پکارتے ہو مجھے دکھاؤ تو سی انہوں نے زمین میں کیا بنایا ہے یا کیا آسمانوں میں الله کی شراکت ہے؟ بظاہر جو کوئی توحید کی اس قسم کا افکار کرتا ہے، جیسا کہ فرعون، دل سے وہ اس کو درست سمجھتا ہے۔ اللہ تعالی نے فرعون کے متعلق فرمایا:

﴿ لَقَدْ عَلِيْتَ مَا أَنزَلَ هَنَوُلآء إِلَّا رَبُّ السَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ - ﴾

تو خوب جان چکا ہے کہ ان نشانیوں کو آسمانوں اور زمین کے پروردگار نے بی اتارا ہے۔

پھر اس کے اور اس کی قوم کے متعلق فرمایا:

﴿ وَمَعَدُواْ بِهَا وَأَسْتَنِقَنَتْهَآ أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوًّا ... ﴾ (\*).

<sup>(</sup>١) سورة لقمان : آيت ١١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الاحظاف: آيت ٢ -

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء: آيت ١٠٢ -

<sup>(</sup>۴) سورة النمل: آیت ۱۴ ۔

ان کے دلوں میں ان نشانیوں کا یقین آخمیا تھا لیکن انہوں نے علم اور تکبر کی وجہ سے ان کا الکار کیا۔

پہلی امتوں کے متعلق اللہ تعالی نے فرمایا

﴿ وَعَادًا وَلَكُمُودًا وَقَد نَبَيِّكَ لَكُمْ مِّن مَّسَكِنِهِمْ وَزَيَّكَ لَهُمُ

ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴾ (١).

اور عاد و ثمود کو بھی (ہلاک کیا) اور ان کے گھر تمہارے لئے گاہر ہیں۔ شطان نے ان کے اعمال کو ان کے واسطے زینت دی اور ان کو (کچی) راہ سے روک دیا اور وہ سب کچھ د مکھنے والے تھے۔

جس طرح انسانوں کے کمی معروف گروہ نے توحید کی اس قسم کا الکار نہیں کیا ای طرح ان امور میں شرک کا ارتکاب بھی نہیں کیا۔ سب ہی اس بات کا اقرار کرتے رہے ہیں کہ اللہ بی تنها پیدا کرنے والے اور کائنات کا نقم و نتق چلانے والے ہیں۔ دنیا کے گروھوں میں سے کمی سے بھی یہ کمنا ثابت نہیں کہ دو پیدا کرنے والے ہیں جو صفات اور افعال میں برابر بیں۔ مجوسیوں میں سے ثانویہ جو کائنات کے دو خالقوں کا عقیدہ رکھتے ہیں ایک انکے نزدیک خالق خیر ہے اور خیر نور ہے اور دوسرا خالق شر ہے اور شر تاریکی ہے مگر وہ بھی نور اور ظلمت کو برابر نہیں سمجھتے۔ نور ان اور شر تاریکی ہے مگر وہ بھی نور اور ظلمت کو برابر نہیں سمجھتے۔ نور ان کا اس بات بر اتفاق ہے کہ روشنی تاریکی سے بہتر ہے۔

ای طرح نصاری جو تطلیث کے قائل ہیں انہوں نے بھی جمال کے تمین

<sup>(</sup>۱) سورة العنكبوت : آيت ۳۸ ـ

آلک آلک ندا نہیں بنائے۔ بلکہ وہ اس بات پر متفق ہیں کہ جمال کا پیدا کرنے والا ایک بی ہے کوئکہ وہ کہتے ہیں کہ باپ سب سے بڑا الد (معبود) خلاصہ کلام یہ ہے کہ توحید ربوبیت کا اثبات ایک ایسی بات ہے جس پر سب کا اتفاق ہے اور اس میں شرک کم بی ہوا ہے لیکن مسلمان بننے کے لئے یہ کافی نہیں۔ اس کے لئے توحید الوبیت کا اقرار ضروری ہے۔ کافر امتیں اور خصوصاً عرب کے مشرک جن میں خاتم المرسلین ملی اللہ علیہ وسلم معبوث کئے گئے، توحید ربوبیت کا اقرار کرتے تھے لیکن یہ توحید الوحیت معبوث کے گئے، توحید ربوبیت کا اقرار کرتے تھے لیکن یہ توحید الوحیت کے اقرار نرنے کی دور سے مسلمان ند بن سکے۔

قرآن کریم کی آیات پر غور و کلر کرنے والے کے لیے یہ بات واضح ہو جاویگی کہ وہ توحید الوہیت کا مطالبہ کرتے ہوئے توحید الوہیت کا مطالبہ کرتی ہیں۔ جس بات کا مشرکوں نے الکار کیا ان آیات میں اس کا مطالبہ کیا جاتا ہے۔ اس بات کو وہ مانتے ہیں اس سے اسدالل کیا جاتا ہے۔ ان آیات میں توحید عبادت کا حکم ہے اور اس بات و دی گئی ہے کہ وہ توحید ربوبیت کا اقرار کرتے ہیں۔ توحید عبادت کو سیاتی طلب میں اور توحید ربوبیت کو خبر کے بیرایہ میں ذکر کیا گیا ہے۔

قران كريم ميں جو پهلا حكم ہے وہ الله تعالى كا يه ارشاد ہے:

﴿ يَنَائِهُمُ النَّاسُ اعْبُدُوارَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن فَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَّقُونَ ﴿ الَّذِي جَمَلَ لَكُمْ الأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَاةَ بِنَاهُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَاةِ مَاهُ فَأَخْرَجَ بِدِهِ مِنَ الشَّمَ تَمْ لَمُونَ ﴾ (()

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة : آيت ۲۱ - ۲۲ -

اے لوگو اپنے بروردگار کی عبادت کرو جسے تمہیں اور تم سے پہلے لوگوں کو پیدا کیا تاکہ تم برہیزگار بن جاؤ۔ جس نے تمہارے کئے زمین کو بچھونا اور آسمان کو چھت بنایا اور آسمان سے پانی برسا کر تمہارے کھانے کیلئے پھلوں کو لکالا۔ پس تم اللہ کے لئے شربک نہ بناؤ اور تم جانتے ہو۔

قرآن کریم میں کتنی ہی دفعہ توحید عبادت کی طرف دعوت اس کے بارے میں حکم اور اس کے متعلق الٹھائے گئے شبہات کا رد کیا گیا ہے۔ قرآن کریم کی ہر سورت بلکہ ہر آیت اسی توحید کی طرف دعوت دیتی ہے۔ کیونکہ قرآن کریم میں یا تو اللہ تعالی اور اس کے اسماء و صفات و افعال کے متعلق خبر ہے اور یمی توحید رلوبیت ہے یا اس میں ایک اللہ کی عبادت کی دعوت اور یمی توحید الوحیت کی دعوت اور یمی توحید الوحیت ہے۔

یا اس میں اس بات کی خبر دی گئی ہے کہ اللہ تعالی نے اهل توحید اور اپنے اطاعت گزاروں کو کس طرح دنیا و آخرت میں نوازا ہے اور سی نوازنا توحید کا مدلہ ہے۔

یا قرآن کریم میں مشرکوں اور دنیا و آخرت میں ان کی سزا کے متعلق بتلایا گیا ہے اور یہی سزا اصل میں توحید سے بغاوت کرنے والوں کی سزا ہے یا قرآن کریم میں احکام اور شریعت سازی ہے اور یہ توحید کے حقوق میں سے ہے کیونکہ شریعت سازی کا حق صرف ایک اللہ ،ی کے لئے ہے۔ ایک کلمہ "لا اللہ الا اللہ" توحید کو اپنی تمام قسموں کے ساتھ اپنے اندر سمیلے ہوئے ہے۔ کیونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ سمیلے ہوئے ہے۔ کیونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ سمیلے ہوئے ہے۔ کیونکہ اس میں نفی بھی ہے اور اثبات بھی۔ (غیر اللہ

سے الوصیت حقہ کی نفی ہے اور صرف اللہ تعالی کیلئے اسکا اثبات ہے۔) اس کلمہ میں "ولاء و براء ت" بھی ہے۔ ("ولاء" ۔ دوستی۔ اللہ تعالی کیلئے اور براء ت اللہ تعالی کے سوا سب سے) اور دین توحید کی بنیاد انبی دو باتوں پر ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے اپنے خلیل ابراہیم علیہ السلاۃ والسلام کے متعلق بتلایا ہے کہ انہوں نے اپنی قوم سے کہا:

( ) ﴿ إِنِّنِي بَرَآةٌ مِّمَا لَعَمْهُدُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ مُسَيَهٌ دِينِ ﴾ .

جس چیز کی تم عبادت کرتے ہو میں اس سے بیزار ہوں مگر اس سے جس نے مجھے پیدا کیا وہ عنقریب میری راہنمائی کرے گا۔

اور یمی اللہ تعالی کی طرف سے مبعوث کردہ ہر رسول کا دستور ہے۔ اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي صَحْلِ أُمَّةِ رَسُولًا أَنِ آعَبُدُوا اللَّهَ وَآجْتَ نِبُوا الطَّلْغُوتَ ﴾

ہم تو ہر قوم میں ایک پیغمبر بھیج چکے ہیں (یہ عکم دیکر) کہ اللہ تعالی کی
عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔ نیز اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ ... فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّلْغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَفَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْفُرْوَ الْوَثْقَىٰ كَا اَنفِسَامَ كُمُّ ... ﴾ (")

پس جو کوئی طاغوت کے ساتھ کفر کرے اور اللہ تعالی بر ایمان لائے اس نے یقینا مصنوط کڑا پکڑ رکھا ہے جو لوشنے والا نہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة الزفرف: آيت ٢٧ - ٢٧ -

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٧ -

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آيت ٢٥٧ -

جس کی نے (لا الله الا الله) کما اس نے غیر الله کی عبادت سے اظہاد براء ت کیا اور الله تعالی کی عبادت کا اپنے آپ کو پابند کیا۔ اور یہ وہ عمد ہے جس کی پابندی کی ذمہ داری انسان خود قبول کرتا ہے۔ ﴿ ... فَمَن ذَكَتَ فَإِنْمَا يَنْكُمُ عَلَى فَقْيلِمَ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَنْهَدَ عَلَيْهُ اللّهَ فَسَيُوْتِيهِ أَبْرًا عَظِيمًا ﴾ (۱)

پس جو کوئی عمد لوڑے اس کے عمد لوڑنے کا نقصان اس کی جان کو ہے اور جو کوئی اس عمد کو لورا کرے جو اس نے اللہ تعالی سے کیا ہے لو اللہ تعالی اس کو بہت بڑا لواب دیگے۔

لا الد الا اللہ توحید عبارت کا اطان ہے کونکہ الد کے معنی معبود کے ہیں اس لئے اس کلمہ کے معنی ہیں: اللہ تعالی کے ما مواکوئی معبود برق نہیں۔ اس کلمہ کے معنی ہیں: اللہ تعالی کے ما مواکوئی معبود برق نہیں۔ اس کلمہ کے معنی معبات ہوئے اسے بڑھنے والا اور اس کے تقاضوں کو لورا کرتے والا اور اس پر اعتقاد رکھنے والا صحیح معنوں میں مسلمان ہے۔ اور جس نے یہ کلمہ بڑیا اور دل کے اعتقاد کے بغیر قاہری طور پر اس کے تقاضوں کو لورا کیا وہ منافی دل کے اعتقاد کے بغیر قابری طور پر اس کے تقاضوں کو برا کیا وہ منافی مشرکانہ اور جو کوئی زبان سے تو اس کلمہ کو بڑھے لیکن اس کے منافی مشرکانہ کہ آج کل کے قبر برست ہیں جو یہ کلمہ اپنی زبانوں سے بڑھتے ہیں لیکن اس کے معنی کو بالکل نہیں سمجھتے۔ ان کے طور و اطوار اور اعمال کے اس کے معنی کو بالکل نہیں سمجھتے۔ ان کے طور و اطوار اور اعمال کے بدلنے میں بھی اس کا کوئی اثر دکھائی نہیں دیتا وہ لا الد الا اللہ بھی

<sup>(</sup>۱) سورة الفتح : آيت ۱۰ -

کستے ہیں اور مدد یا عبدالقادر یا بدوی یا قلال کی اللہ بھی پکارتے ہیں۔ وہ مردوں کو مدد کے لئے پکارتے ہیں اور مصائب میں ان سے فریاد کرتے ہیں۔ پہیں۔ پہلے مشرکوں نے کلمہ کے معنی کو ان سے بہتر سمجھا جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے (لا اللہ الا اللہ) کہنے کا مطالبہ کیا تو انہوں نے سمجھ لیا کہ ان سے بتوں کی عبادت چھوڑنے اور ایک اللہ کی بندگی کرنے کا مطالبہ کیا عمیا ہے۔ اس کے انہوں نے کہا:

﴿ أَجَعَلُ لَا لِمَ مَّ إِلَهَ الرَّحِدُّ أَ... ﴾ (١) .

کیا اس نے کئی فداوں کو ایک فدا کر دیا۔

اور قوم حود نے کہا:

﴿... أَجِفْتَنَا لِنَعْبُدَ ٱللَّهَ وَحْدَهُ، وَنَذَرَ مَاكَانَ يَعْبُدُ مَاكَانَ الْعَبُدُ مَاكَأَوْنًا ... ﴾

کیا تو اس کئے مارے پاس آیا ہے کہ ہم ایک اللہ کی عبادت کریں اور جن کو عارے باپ دادا بوجتے تھے آن کو چھوڑ دیں۔

اور قوم صالح نے ان سے کما:

﴿... أَنَنْهَ سِنَا أَنْ تَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ ءَابَ أَوْنَا ... ﴾ (٣).

کیا تو ہم کو ان چیزوں کی عبادت سے روکتا ہے جن کو هارے باپ دادا پوضتے آئے ہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة ص : آيت ٥ -

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف : آيت ٤٠ -

<sup>(</sup>٣) سورة هود : آيت ٢٢ مه

اور ان سے پہلے نوح علیہ السلام کی قوم نے ان سے کما:

﴿ وَقَالُواْ لَانَذُرُنَّ الِهَتَكُمُ وَلَانَذُرُنَّ وَذَا وَلَاسُواعَا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَفَتَرًا ﴾ (١).

ادر انهوں نے کہا تم ہر محز اپنے معبودوں کو نہ چھوڑو اور نہ چھوڑو ود کو' اور نہ سواع کو اور نہ ہی یغوث و یعوق اور نسر کو۔

كافروں نے لا الد الا اللہ كے معنى يہ مجھے كه بتوں كى عبادت كو چھوڑا جائے اور صرف ایک اللہ کی عبادت کی جائے۔ اور اس لئے اشوں نے اس کلمہ کے بڑھنے سے انکار کیا کونکہ اس کے بڑھنے کے بعد لات و عزی و منات کی عبادت کا سلسلہ ختم ہو جاتا ہے۔ آج کے قبر ریست اس تناقض سر نہیں سمجھ یائے۔ وہ اس کلمہ کو بھی راصتے ہیں اور مردوں کی لوجا بھی كرتے ہيں۔ ان ميں سے كي لوگ اله سے مراد اختراع، تحليق اور ايجاد بر قدرت رکھنے والا بیان کرتے ہیں۔ اس طرح اس کلمہ کے معنی ہوں سے: "نئے سرے سے تحلیق ر اللہ تعالی کے ما سوا کوئی قدرت نہیں رکھتا" لیکن یہ انتهائی محش غلطی ہے اتنی بات کا اقرار تو مشرکین بھی کرتے تھے۔ جیا کہ اللہ تعالی نے ان کے متعلق بیان کیا ہے۔ کہ اختراع و تحلیق اور زندگی و موت صرف اللہ تعالی کے ہاتھ میں ہے۔ لیکن اس اقرار کے ہاوجود وہ مسلمان نہ بن گئے۔ آگرچہ یہ باتیں لا اللہ الا اللہ کے معنی میں شامل بين ليكن وه اس كلمه كا اصل مقصود نهس.

#### **※※※**

<sup>(</sup>١) سورة لوح: آيت ٢٣ ـ

### توحید عبادت میں شرک:

عبادت میں شرک سے مراد یہ ہے کہ عبادت کو یا عبادت کی کمی قسم کو غیر اللہ کے لئے کرنا۔ ہم پہلے اشارہ کر چکے ہیں کہ روئے زمین پر اس شرک کی ابتداء کیسے ہوئی اور یہ آج تک مخلوق میں جاری ہے۔ سوائے ان لوگوں کے جن پر اللہ تعالی نے رحم فرمایا ہے۔ عبادت میں شرک کی دو قسمیں ہیں۔

ایک شرک اکبر جو انسان کو ملت سے فارج کر دیتا ہے۔ بطیعے غیر اللہ کے لئے وزیح کرنا غیر اللہ سے دعا کرنا یا ای طرح کوئی اور عبادت غیر اللہ کے لئے کرنا۔

دوسری قسم شرک اصغر ہے جو ملت سے خارج تو نہیں کرتی البتہ اس سے توحید میں نقص واقع ہوتا ہے۔ اور بیا اوقات انسان شرکہ اکبر تک پہنچ جاتا ہے۔ جیسے غیر اللہ کی قسم کھانا یا ریا کاری یا یہ کہنا کہ "جیسے اللہ چاہیں اور آپ چاہیں" یا یہ کہنا کہ "اگر اللہ اور آپ نہ ہوتے" اور ای طرح کے دوسرے جملے، جو کہ زبان سے ادا تو کئے جاتے ہیں لیکن ان کے معانی مقصود نہیں ہوتے۔ اس امت میں شرک بہت رواج پکڑ چکا ہے۔ اس کے پھیلنے کے اسباب بہت سے ہیں مثلاً بہت سے لوگوں کی کتاب و سنت سے دوری آباء و اجداد کی اندھی تقلید، مردوں کی تعظیم میں مبالغہ اور ان کی قبروں پر عمارتوں کا بنانا اور اس دین کی حقیقت سے بے خبری جس کے ساتھ اللہ تعالی نے اپنے رسول صلی اللہ علمہ وسلم کو مبعوث فرمایا۔

امير المومنين عمر بن الخطاب رضى الله عنه فرماتے ہيں:

"جب اسلام میں وہ لوگ پروان جوہیں کے جنہوں نے جاھلیت کو نہیں پہچانا تو اسلام کی کڑیاں ایک ایک کر کے لوٹ جائیں گی" شرک کر مام مور نر کر ایران میں سران شرات اور کا ایران کی شدہ ا

شرک کے عام ہونے کے اسباب میں سے ان شبهات اور حکایات کی شرت بھی ہے جن کی وجہ سے بہت سے لوگ بھٹک گئے ہیں اور جن کو وہ اپنے مشرکانہ اعمال کی درستگی کے لئے سند قرار دیتے ہیں۔ ان میں سے کچھ شبہات ایسے ہیں جو گزشتہ امتوں کے مشرکین نے پیش کئے اور کچھ الیے ہیں جو اس امت کے مشرکین نے پیش کئے ہیں۔ ان شبہات میں سے چند ہیں:

# پهلاشيد:

یہ شبہ مشرکول کے نئے اور برانے قریباً تمام گروہوں میں موجود ہے۔ اس کی اساس آباؤ اجداد کے طرز عمل کو جمت الظہرانا ہے اور یہ کہ انہیں عقیدہ ایتے آباء و اجداد سے ورثہ میں ملا ہے۔ جیساسمہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَكَلْذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُثْرَفُوهَا ۚ إِنَّا وَجَدْنَا ٓ تَابَاءَ نَا عَلَّ أَكْتَةٍ وَإِنَّا عَلَىّ ءَانْدِهِم مُعْقَدُونَ ﴾ (().

ای طرح ہم نے تجھ سے پہلے جب کمی بستی میں کوئی درانے والا بھیجا لو وہاں کے مالدار لوگ یمی کھنے گئے ہم نے اپنے باپ دادا کو ایک دین پر یایا اور ہم لو اننی کے نقش قدم بر چلیں گے۔

اس دلیل کا سارا وہ لوگ لیتے ہیں جو اپنے دعوی کے اثبات کے لئے کوئی

<sup>(1)</sup> مورة الزخرف: آيت ٢٣ -

اور دلیل پیش نہیں کر سکتے۔ لیکن میدان مناظرہ میں اس بودی دلیل کی کوئ وقعت و قیمت نہیں ہے کوئد ایکے آباء و ابداد بدایت پر نہیں تھے اور جو ہدایت پر نہیو اس کی بیروی اور انتباع کرتا نامائز ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔ ﴿ ... أُوَلُوْ كَانَ مَا اَوْهُمْ لَا يَصَلَّدُونَ شَيْعًا وَلَا يَسَتَدُونَ ﴾ (۱).

مميا آكر ان ك آباء واجداد مذ كي جانتے ہوں اور مذ ہى بدايت پلنے والے موں (تب بھى يدايت پلنے والے موں (تب بھى يد ان كى پيروى كريں گے)

الله تعالی ایک اور مقام رپه فرماتے ہیں:

﴿ ... أَوَلَوْكَانَ ءَابَآ وُهُمْ لَا يَتْقِلُونَ شَيْكَا وَلَا يَهْ تَدُونَ ﴾ (١)

کیا اگر ان کے آباء و اجداد بے عقل اور مگراہ ہوں (تب بھی ان کی پیروی کریں گے)

آباء و اجداد کی پیروی قابل تعریف اس وقت ہے جب کہ وہ حق پر ہوں۔ اللہ تعالی لوسف علیہ السلام کے بارے میں فرماتے ہیں:

﴿ وَأَنْبَعْتُ مِلَةَ مَا مَا مَا مِعَ إِبْرُهِيمَ وَ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ مَا كَانَ لَنَا أَن نُشْرِكَ بِاللّهِ مِن شَيْءُوْذَ لِكَ مِن فَضْلِ اللّهِ عَلَيْمَ النّاسِ وَلَذِيكُنَ أَحْتُرُ ٱلنَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ (٣).

میں نے اپنے آباء و اجداد ابراہیم، اسحق اور یعقوب کے دین کی پیروی کی۔ عمارے لئے یہ روا نہیں کہ اللہ تعالی کے ساتھ کسی کو شریک کریں۔ یہ عم

- (۱) سورة المائدة: آيت ۱۰۴ ـ
  - (٢) سورة البقرو: آيت ١٤٠ \_
- (٣) سورة لوسف : آيت ٣٨ -

ر اور تمام لوحوں ر اللہ تعالی کا فضل ہے لیکن اکثر لوگ تکر نہیں کرتے۔ دوسری جگہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالَّذِينَ اَمَنُواْ وَالْبَعَنْهُمْ ذُرِّينَهُم وإيمن أَلْقَفْنَا بِهِمْ دُرِّينَهُمْ ... ﴾ (1)

اور جو لوگ ایمان لائے اور ان کی اولاد بھی ایمان کے ساتھ ان کی راہ پر چلی تو ہم ان کی اولاد کو بھی (جنت میں) ان کے ساتھ کر دیں گے۔ یہ شبہ مشرکین کے دلوں میں ایسا بیٹھ چکا ہے کہ وہ اس کو انبیاء علیم السلام کی دعوت کے مقابلہ میں ہمیشہ پیش کرتے رہے ہیں۔ حضرت نوح

علیہ السلام نے جب اپنی قوم کو اللہ کی عبادت کی دعوت دی تو انہوں نے جواب میں یہی شبہ پیش کیا (اس بارے میں) قران کریم میں ہے:

﴿... يَفَوْمِ اَعْبُدُواْ اللَّهَ مَالَكُمْ مِنْ إِلَا غَيْرُهُۥ أَفَلَا نَنْقُونَ فَ فَقَالَ الْمَلَوُّا الَّذِينَ كَفُرُواْمِن فَوْمِهِ مَا هَٰنَاۤ إِلَّا بَشَرُّ مِثْلُكُو يُرِيدُ أَن يَنْفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَقُرْضَآ اَاللَّهُ لَأَمْزُلَ مَلَيْحَدُ مَّاسَمِ عَنَا بِهَذَا فِي عَابَ إِنَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ (").

(نوح علیہ السلام نے کہا) اے میری قوم اللہ تعالی کی عبادت کرو۔ اس کے سوا تمہارا کوئی معبود نہیں۔ کیا پس تم نہیں ورتے۔ اس کی قوم کے سردار جو کافر تھے کہنے گئے: یہ ہے کیا تم جیسا ایک آدمی ہے، اس کا مطلب یہ ہے کہ کسی طرح تمہارا بڑا بن جائے ۔ آگر اللہ تعالی (واقعی) بہتا تو فرشتے اتارتا۔ ہم نے تو الیی بات اپنے پہلے باپ دادوں میں نہیں

<sup>(</sup>١) سورة الطور: آيت ٢١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الموسنون : آيات ٢٣ - ٢٢٠ -

حضرت مالح عليه السلام سے ان كى قوم نے كما:

﴿...أَنْهَا لِنَا أَنْ فَعُبُدُ مَا يَعُبُدُ ءَابَأَ قُولً .. ﴾ (١) .

کیا تو عمیں ان چیزوں کو لوجنے سے روکتا ہے جن کو عمارے باپ دادا لوجتے تھے

اور حضرت شعیب علیہ السلام کی قوم نے ان سے کہا:

﴿... أَصَلَوْتُكَ تَأْمُرُكَ أَن نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ ءَابَ آؤُنَّا ... ﴾ (").

کیا تیری نماز تجھے یہ حکم دیتی ہے کہ ہم ان چیروں کو چھوڑ دیں جن کی اوجا ہمارے باپ دادا کرتے تھے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جب ولیل سے اپنی قوم کو خاموش کردیا توانہوں نے بھی ہی بات کی :

﴿ ... مَا تَمْبُدُونَ ﴿ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصَنَامًا فَنَظُلُ لَمَا عَكِينِينَ ﴿ قَالَ هَلَ بَسْمَعُونَكُمْ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَوْنَ ﴾ إذ فقد عند الله على الله على

<sup>(</sup>١) سورة هود : آيت ٢٢ -

<sup>(</sup>٢) سورة هود: آيت ٨٤ -

<sup>(</sup>۳) سورة الشعراء: آيت ۵۰ - ۲۲ -

اور فرعون نے موسی علیہ السلام سے کہا:

﴿ قَالَ فَمَا بَالُ ٱلْقُرُونِ ٱلْأُولَىٰ ﴾ (١).

(فرعون نے) کہا: اچھا الکلے لوگوں کا کیا حال ہوتا ہے؟

غرض کہ کفر ایک ہی ملت ہے اور مشرکین کے پاس حق کے مقابلہ میں بس یہی بودی اور بے وزن دلیل ہوتی ہے۔

# دوسراشبه:

یہ شبہ مشرکین قریش اور دیگر لوگوں نے پیش کیا ان کا کہنا تھا کہ جس شرک کا وہ ارتکاب کررہے ہیں وہ درست ہے کیونکہ وہ تقدیر الهی سے ہے۔ سورہ الانعام میں اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ سَيَقُولُ ٱلَّذِيرَ أَشَرَكُوا لَوْشَآءَ ٱللهُ مَآ أَشْرَكَ اَوَلَاءَ اَبَا قُنَا وَلَاحَرَّمْنَا مِن تَعَوْ ... ﴾ (الله

عنقریب مشرکین کہیں گے: اگر اللہ چاہتا تو نہ ہم اور نہ ہمارے باپ دادا شرک کرتے اور نہ ہی ہم کسی چیز کو حرام کرتے۔

اور سورة النحل مين فرمايا:

﴿ وَقَالَ الَّذِيكَ أَشْرَكُواْ لَوْشَاءَ اللَّهُ مَاعَبَدْنَا مِن دُونِ مِدمِن ثَقَ وِغَيْنُ وَلَا مَا اَلْوَنَا وَلَا مَا اَلْوَنَا وَاللَّهِ مَا مَا مَا اللَّهُ مَا عَبَدُنَا مِن دُونِهِ مِن شَقْ و ... ﴾ (") .

<sup>(</sup>١) سورة له : آيت ٥١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام: آيت ١٩٨٨ -

<sup>(</sup>m) سورة النحل: آيت **٣٥ -**

اور مشرک لوگ کہتے ہیں: (همارا کیا تصور ہے) اگر اللہ چاہتا تو ہم اور همارے باپ دادا اس کے سوا کسی کو نہ پوجتے اور نہ بی ہم اس کے (کے) بغیر کسی چیز کو حرام قرار دیتے۔

اور سورہ الزخرف میں ہے:

## ﴿ وَقَالُواْ لَوْشَآ ءَالرَّحْمَنُ مَاعَبَدْنَهُمُّ ... ﴾ (١)

اور انہوں نے کہا: اگر رحمن چاہتا تو ہم ان کو نہ لوجت۔

ماقط ابن کثیر رحمة الله نے سورہ الانعام کی آیت کی تفسیر میں لکھا ہے:
مشرک اپنے شرک اور اپنی طرف سے حرام کردہ چیزوں کی حرمت ثابت
کرنے کے لئے جو شبہ پیش کرتے ہیں الله تعالی نے اسے بیان کیا ہے:
(وہ کستے ہیں) کہ ان کے شرک اور ان کے چیزوں کو حرام کرنے کی اللہ
تعالی کو خبر ہے اور وہ اس بات پر قادر ہیں کہ ہمارے دلوں میں ایمان
دیا اور ہمیں کفر سے روک دیں لیکن انہوں نے ایسا نہیں کیا۔ اس
سے معلوم ہوا کہ ہمارے اعمال و تعرفات الله تعالی کی مشیئت و ارادہ سے
ہیں اور وہ ہمارے ان اعمال کی وجہ سے ہم سے راضی ہیں۔

عاقِط ابن کثیر نے اس بر لکھا ہے:

یہ کچی اور باطل دلیل ہے۔ آگر ان کی یہ بات درست ہوتی تو انہیں اللہ تعالی کوں عذاب چکھاتے؟ اور کوں انہیں تباہ و برباد کرتے اور ان سے شدید اختام لیتے؟

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) سورة الزخرف: آيت ۲۰ ـ

قُلْ هَلُ عِنْدَكُمُ مِنْ عِلْيِم

(اے پیغمبر) کرد دیجئے کیا تمہارے پاس اس بارے میں کوئی علم ہے؟ یعنی اس بارے میں کہ اللہ تعالی تم سے تمہارے ان اعمال کی وجہ سے خوش ہیں۔ وَفَتِحْرِجُوهُ لَناً اللهِ تم اس کو ہمارے سامنے پیش کرو۔

(إِنْ تَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ) أُتم توصف ملن كى بيروى كرت بو-

یعنی یہ لو ان کا وہم اور خیال بی ہے جس کی بنا ر وہ یہ بات کمہ رہے ہیں۔ ﴿وَإِنَّ أَنتُمُ إِلَّا تَخْرُصُونَ﴾

تم اپنے دعوی میں اللہ پر جموٹ و افتراء باندھ رہے ہو۔(۱)

عاقط ابن كثير سورة النحل كي آيت كي تفسير مين فرماتي بين:

ان کی بات کا ظامہ یہ ہے آگر اللہ تعالی تعارے اعمال کو نا پہند کرتے ہوئے تو میں ان کی سزا دیتے اور میں وہ اعمال کرنے کی طاقت و قدرت بی نہ دیتے۔ اللہ تعالی نے ان کے اس شبر کی تردید کرتے ہوئے فرمایا:
وفَهَلُ عَلَى الشَّرُسُلِ إِلَّا ٱلْبَلَاغُ الْبَرِيْنُ ﴾

رَ رُولُوں کی دَمِدُ دَارِی تُو مَرِف وَاضِ طُور پِر (پِسِغَام کُو) پِسْخِانا ہے۔ (وَلَقَدُ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللهُ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ فَمِنْهُمُ مَنْ هَدَی اللهُ وَمِنْهُمُ مَنْ حَقَّتُ عَلَيْهِ الطَّلَالَةُ فَسِيْرُوا فِي الأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الْمُكَذِّبِيْنَ (")

اور ہم تو ہر ایک امت میں رسول بھیج کے بین (یہ حکم دیکر) کم اللہ تعالی

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير : ۲ : ۱۸۲ -

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ؛ آيت ٣٧ \_

عبادت کرو اور طاغوت سے بچے رہو۔ پس ان میں سے کچے ایسے تھے کہ اللہ تعالی نے ان کو ہدایت دی اور کچے ایسے تھے کہ ان پر گرائی جم گئ۔ ذرا زمین میں سیر کرو اور دیکھو جھٹلانے والوں کا انجام کیا ہوا۔ صورت حال اس طرح نہیں جس طرح تم نے گمان کیا ہے کہ اللہ تعالی نے تمہاری مذمت نہیں کی اللہ تعالی نے تو انتہائی شدید انداز میں تمہاری مذمت کی ہے اور انتہائی سخت انداز میں شرک سے منع کیا ہے اور ہر زمانے اور لوگوں کے ہر سروہ میں رسول مبعوث کیا۔ اور سب رسول ایک

الله کی عبادت کی دعوت دیتے اور غیر الله کی بندگی سے منع کرتے جیسا که

«أَنِ اعْبُدُوا اللهَ وَاجْتَنِبُوا السَّطَاغُوتَ»

الله کی عبادت کرو اور طاغوت سے بچو۔

الله تعالى نے فرمایا ہے:

جب سے حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں شرک شروع ہوا اللہ تعالی اسی دعوت کے ساتھ رسولوں کو مبعوث فرماتے رہے۔ الل زمین کی طرف پہلے رسول حضرت نوح علیہ السلام تھے اور آخری حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم جن کی دعوت مشرق و مغرب کے سب انسانوں اور جنوں کے لئے ہے ان سب رسولوں کے بارے میں اللہ تعالی نے فرمایا:

صب ر ووں سے بارسے یں ملہ سان سے رحیایہ وَوَمَاۤ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ إِلَّا نُوبِحَ إِلَيْهِ أَنَهُ وَلَاۤ إِلَهُ إِلَّاۤ أَنَا فَأَعْبُدُونِ﴾ اور ہم سے تبھ سے پہلے کوئی پسیغمبر نہیں بھیجا مگر اس پر یہی وی بھیجتے رہے کہ میرے سوا کوئی معبود نہیں لیس میری عبادت کرو۔

<sup>(1)</sup> سورة الانبياء: آيت ٢٥ -

اور الله تعالی کا ارشاد ہے:

و وَسَعُلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُمُسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْنِ وَالِهَةَ يُعْبَدُونَ تب سے پہلے جو پیغمبر ہم بھیج کے ہیں ان سے سوال کر کمیا ہم نے رحمٰن کے سوا معبود مقرر کئے تھے کہ آئی عبادت کی جائے؟

اور اس آيت شريف مين الله تعالى فرماتي بين:

﴿ وَلَقَدْ بَعَثْ نَا فِي كُلِ أَمُنْهِ زَسُولًا أَنِ اعْبِدُواْ اللَّهُ وَاجْتَ نِبُواْ الطَّلْغُوتَ ﴾

کو وقعه بعث میں رسول بھیج چکے ہیں (یہ حکم دے کر) کہ اللہ کی عبادت کرو اور فاغوت سے بچو۔

> اس کے بعد کی مشرک کا یہ کسنا کس طرح درست ہے۔ (لَوْ شَاءَ اللهُ مَا عَبَدُنَا مِنْ دُونِهِ مِنْ شَنَى عِ).

آگر اللہ تعالی چاہتا تو ہم ان کے سوا کسی کی عبادت نہ کرتے۔

اللہ تعالی کی مشیئت شرعیہ ان کے شامل طال نہیں کیونکہ اللہ تعالی نے انہیں اپنے رسولوں کے دریعہ روکا۔ جہال کک مشیئت کونیہ کا تعلق ہے کہ تقدیر الی کے تحت انہیں ایسا کرنے کا افتیار دیا میا تو اس میں ان کے لئے کوئی جت نہیں۔۔۔

عاقط ابن كثير رحمة الله فرماتے ہيں:

اللہ تعالی نے یہ بھی بتایا ہے کہ رسولوں کی تنبیہ کے بعد ان کے اعمال کی

<sup>(</sup>١) سورة الزفرف: آيت ٢٥ -

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: آيت ٣٦ \_

وجه سے انہیں ونیا ہی میں سزا دی محمی۔ (۱)

اس شبہ کو پیش کرنے سے مشرکوں کا مقصد اپنے برے اعمال کی معذرت کرنا نہیں کیونکہ وہ اپنے اعمال کو برا بی نہیں گجھتے وہ تو سجھتے ہیں کہ وہ اچھے کام کر رہے ہیں «یَحْسَبُوْنَ أَنْهُمُ مُحْسِنِتُونَ صُنْعاً»

الحِمے کام کر رہے ہیں «یَحْسَبُوْنَ أَنْهُمُ مُحْسِنِتُونَ صُنْعاً»

ولیْعَسَرِّ بِسُونَ اللهِ زُلْقُلْی ، وہ بنوں کی اس لئے پوجا کر رہے ہیں کہ وہ انہیں مقام و مرتبہ میں اللہ سے قریب کر دی

ان کے اس شبے کے پیش کرنے کا مقصد یہ ہے کہ ان کے اعمال جائز و درست اور اللہ تعالی کے ہاں پسندیدہ ہیں۔

اللہ تعالیٰ نے ان کی تردید کرتے ہوئے فرمایا کہ آگر حقیقت وہی ہوتی ہے جو یہ پیش کر رہے ہیں تو اللہ تعالی ان کی مذمت کے لئے رسولوں کو مبعوث کرتے اور نہ ان کے اعمال کی وجہ سے انکو سزا دیتے۔

## ميسراشبه:

ان کے شبہات میں سے ایک یہ ہے کہ لا اللہ الا اللہ کا صرف زبان سے کہ لینا جنت میں داخلہ کے لئے کافی ہے خواہ اس کے بعد انسان کیسے ہی شرکیہ یا کفریہ اعمال کرے اس سلسلہ میں وہ ان احادیث کے ظاہری الفاظ سے دلیل پکڑتے ہیں جن میں آیا ہے کہ جس کمی نے اپنی زبان سے شاہ تیں (اللہ تعالی کی توحید کی شادت اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی محوادی) کا اقرار کیا وہ جسم کی آگ بر حرام ہو گیا۔

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن كثير: ۲ / ۵۸۷ - ۵۸۷ -

اس شبه كا جواب يہ ہے كہ ان احاديث سے مراد وہ شخص ہے جس نے لا اللہ الا اللہ كها اور اى پر اس كى موت آئى۔ شرك كر كے اس نے اس كلمہ كى نفى شيں كى۔ بلكہ خلوص دل سے اس كلمہ كا اقرار كيا اور اللہ تعالى كلمہ كى افرار كيا اور اللہ تعالى كى موت كے ماسوا جن كى عبادت كى جاتى ہے انكا انكار كيا اور اى پر اس كى موت آئى جيسا كہ عتبان رضى اللہ عنہ كى حديث ميں ہے:
"بے شك اللہ تعالى نے جہنم كى أگ پر اس شخص كو حرام كيا جس نے لا

الد الا الله الله تعالى كى رضا مندى كے حصول كے لئے كما" (۱)
اور صحيح مسلم ميں ہے: جس نے لا الد الا الله كها اور الله تعالى كے سوا جس كسى كى بھى عبادت كى جاتى ہو اس سے كفر كيا تو اس كا مال اور نون حرام ہو ميا (كسى كو اس كے مال بر ہاتھ دالنے اور اس كا نون بيانے كى اجازت نہيں) اور اس كا حساب اللہ تعالى بر ہے۔"(۱)

اس مدیث شریف میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے مال و نون کی حرمت کو دو باتوں سے مشروط کیا۔ پہلی بات: لا الد الا اللہ کا کہنا اور دوسری بات: اللہ تعالی کے سوا جن کی عبادت کی جاتی ہے ان سے کفر کرنا۔ اس طرح معنی کے بغیر لا الہ الا اللہ کے الفاظ کسے پر اکشفا نہیں کیا گیا بلکہ اس کا کہنا بھی ضروری ہے اور اس کے مطابق عمل کرنا بھی ضروری ہے۔ لا الہ الا اللہ کہنا جنت میں داخل ہونے اور جہنم کی گئ سے نجات پانے کا سب ہے لیکن کوئی سب ای وقت کار آمد و مفید ہوتا ہے جب اس کی

<sup>(</sup>۱) شحيح مسلم ۱: ۳۵۲ -

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم : ۱ : ۵۳ -

شروط پائی جائیں اور اس کی راہ میں حائی ہونے والی رکاوٹیں موجود نہ ہوں۔
حضرت حسن رحمۃ اللہ سے کہا گیا: کچھ لوگ کہتے ہیں کہ "جس نے لا الد الا اللہ کہا اللہ کہا جنت میں داخل ہو گیا"۔ فرمانے گئے "جس نے لا الد الا اللہ کہا اور اس کے حقوق و فرائض کو ادا کیا جنت میں داخل ہو گیا۔"
حضرت وہب بن منبہ نے اس شخص کو جس نے اپنے سوال میں کہا کہ کیا لا الد الا اللہ جنت کی کنجی شیں۔ جواب دیتے ہوئے کہا: کیول شیں۔ لیکن ہر کنجی کے دندانے ہوں ہر کنجی کے دندانے ہوں ہر کنجی کے دندانے ہوں اور ہی گئی لائیگا جس کے دندانے ہوں اور وہ تیرے لئے کھول دے گی وگرنہ کھول نہ سکے سی۔ لہذا کس طرح کہا جا کہتا ہے کہ صوف لا الد الا اللہ کہنا جنت میں جانے کے لئے کافی ہے نواہ اس کا کہنے والا مردوں سے دعائیں کرتا ہو اور مشکلات میں ان سے فریاد اس کا کہنے والا مردوں سے دعائیں کرتا ہو اور مشکلات میں ان سے فریاد کرنے والا نہ ہو! یہ تو کھلا ہوا مغالطہ ہے۔

# حوِتهاشبه:

ایک ظافر خیال یہ بھی پیش کیا جاتا رہا ہے کہ جب تک لوگ "لکر الکہ اللّا اللہ مَکَحَمَّدُ کَرُسُولُ اللّهِ" کہتے رہیں گے تب تک امت محمدیہ میں شرک راخل نہیں ہو گا۔ اولیاء و صالحین کی قبروں کے پاس جو کچھ کیا جاتا ہے وہ شرک نہیں ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا کہ اس امت میں یہود و نصاری کے مشابہ اعمال پائے جائیں گے۔ ان کے اعمال میں سے ان کا ایک عمل یہ تھا کہ انہوں نے اللہ تعالی کو چھوڑ کر اپنے علماء اور راہبوں کو رب بنایا تھا۔ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے: تم اپنے سے پہلے لوگوں کے طریقوں کی ہر ہر بات میں پیروی کرو گے۔ اگر وہ گوہ کی بل میں داخل ہوئے تو تم بھی اس میں داخل ہو گے۔ صحابہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! کیا یہود و نصاری (مراد ہیں) آپ نے فرمایا: اگر وہ مراد نہیں تو اور کون مراد ہے؟"(۱)

اس مدیث شریف میں نبی کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتایا ہے کہ یہ امت وہ سب کچھ کرے گی جو پہلی امتوں نے کیا خواہ اس کا تعلق دینی امور سے ہو یا عادات سے یا سیاست سے جس طرح سے پہلی امتوں میں شرک تفا اس طرح اس امت میں بھی شرک یایا جائے گا۔

بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے جس بات کی خبر دی وہ بات واقع ہو چکی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی بجائے ان قبروں کی کتنی ہی صورتوں میں پر ستش کی جاتی ہے اور ان ہرِ نذریں پیش کی جاتی ہیں۔

نبی کریم علی الله علیہ وسلم نے اس بات کی خبر بھی دے دی کہ اس وقت 

تک قیامت بیا نہ ہو گل جب تک ان کی امت میں سے ایک قبیلہ 
مشرکوں کے ساتھ نہ مل جائیگا' اور جب تک ان کی امت میں سے کچھ، 
مشرکوں کو نہ لوجیں گے۔ (۱)

<sup>(</sup>۱) صحیح بخاری (طبع شده مع فتح الباری) : ۱۳ : ۳۰۰ \_

<sup>(</sup>۲) سنن ابی دادد : باب الفتن حدیث نمبر ۳۲۵۲ ـ اس حدیث کو امام ابن ماجہ نے بھی روایت کیا ہے۔

اس امت میں شرک تباہ کن باتیں اور گراہ فرقے ظاہر ہو چکے ہیں جن کی وجہ سے بہت سے لوگ دائرہ اسلام سے خارج ہو چکے ہیں۔

#### یانجوال شبه: پانجوال شبه:

ایک اور شبہ کے لئے یہ لوگ اس مدیث سے استدلال کرتے ہیں:
"بے شک شطان اس بات سے مالوں ہو چکا ہے کہ جزیرہ عرب میں نمازی
اس کی لوجا کریں گے" یہ مدیث صحیح ہے اور ایک سے زیادہ طریقوں سے
صحیح مسلم اور دیگر کتابوں میں روایت کی گئی ہے۔

ان كااستدلال يه ب كه اس مديث كى روشنى ميں جزير و عرب ميں شرك كابونا محال ب-اس استدلال كا جواب بيساكه ابن رجب رحمة الله في بيان كيا ہے يه ب كه: شطان اس بات سے نا اميد ہو چكا ہے كه سارى امت شرك اكبر بر مجتمع ہو -

مافظ ابن کثیر رحمة الله نے بھی ﴿... آلَيْقَ مَنْهِسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن دِينِكُمْ ... ﴾ . كى تفسير كرتے ہوئے اس بات كى طرف اثارہ كيا ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ اس حدیث شریف میں یہ کہا گیا ہے کہ "شطان نا امید ہو گیا" یہ نہیں کہا گیا کہ ااس کو مالوس کر دیا گیا" اور اس کا از خود نا امید ہونا اس کے اپنے گمان اور اندازہ سے ہے اس کی بنیاد و اساس علم نہیں کونکہ غیب تو صرف اللہ تعالیٰ کو ہے۔ اور اس کے اس کمان اور خن کی تکفیب وہ احادیث شریفہ کرتی ہیں جن میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا کہ آپ کے بعد آپ کی امت میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بتلایا کہ آپ کے بعد آپ کی امت

میں شرک واقع ہو گا۔

علادہ ازیں شطان کے اس تمن و مکان کو تاریخ نے بھی جھٹلایا نبی کریم ملی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد کتنے ہی عرب مختلف انداز سے اسلام سے مرتد ہو گئے۔

## جهثاشبه:

ان کے شبات میں سے ایک یہ ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ہم اولیاء و صالحین سے یہ نہیں چاہتے کہ وہ اللہ تعالی کی بجائے ہاری ضروریات کو پورا کریں بلکہ ہم ان سے یہ چاہتے ہیں کہ وہ اللہ تعالی کے ہاں ہاری شفاعت کریں کے کہ وہ سالحین اور اللہ تعالی کے مقربین میں سے ہیں اور شفاعت کا ثبوت تو کتاب و سنت میں موجود ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ بالکل یمی بات مشرکوں نے اللہ تعالی کی بجائے مخلوق سے اپنے تعلق کی درستگی کو ثابت کرنے کے لئے کمی۔ جیسا کہ ان کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿وَالَّذِينَ الْمُعَنَّدُوا مِن دُونِهِ الْوَلِيكَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَا لِيُفَرِّهُونَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ جن لوگوں نے اللہ کے سوا دوسروں کو دوست بنایا ہے (وہ کہتے ہیں کہ) ہم تو ان کو اس لئے لوجتے ہیں کہ وہ ہم کو اللہ کے نزدیک کر دیں) ایک دوسرے مقام سر اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَيَعْبُدُونَكِ مِن دُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَضُمُرُهُمْ وَلَا يَنفَمُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَوُلَاً . شُفَعَتُونًا عِندَ اللهِ ... ﴾ (٧) .

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: آيت ٣ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة لونس : آيت ١٨ -

وہ اللہ کے سوز اس چیز کی عبادت کرتے ہیں کہ نہ وہ ان کو ضرر پہنچا سکتی ہے اور نہ کہتے ہیں کہ وہ عمارے اللہ کے بال سفار ہی ہو گئے۔ بال سفار شی ہو لگے۔

دوسری بات یہ ہے کہ شفاعت برحق ہے لیکن وہ سرف اللہ ہی کی ملکیت

﴿ قُلِ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا لَّهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۗ ﴾ (''

کہہ ویجئے سفارش لو ساری اللہ کے افتیار میں ہے۔ آسمانوں اور زمین میں اس کی بادثابی ہے۔

شفاعت الله تعالى سے طلب كى جاتى ہے نه كه مردول سے۔ اور الله تعالى نے عميں بتلایا ہے كه اس كے حصول كيلئے دو شرطيں ہیں۔

پہلی شرط یہ ہے کہ شفاعت کرنے والے کو اللہ تعالی کی طرف سے شفاعت کی امازت میسر ہو۔

﴿... مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَإِلَّا بِإِذْنِهِ عَن ﴿ (٢) .

کون ہے جو ان کے ہاں ان کی اجازت کے بغیر شفاعت کرے؟ اور دوسری شرط یہ ہے کہ جس کی شفاعت کی جائے اللہ اس کے قول اور عمل سے راضی ہوں اور وہ مومن موحد ہی ہو سکتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔

﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ ٱرْتَعَنَىٰ ﴾ (٣).

(١) سورة الزمر: آيت ١٨٨ -

(٢) مورة البقرة: آيت ٢٥٥ - (٣) مورة الأنبيا: آيت ٢٨ -

اور وہ (فرشتے) سفارش نہیں کرتے مگر اس شخص کے لئے جس کو وہ (اللہ تعالی) پسند کریں۔

ایک دوسرے مقام ر الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَكُمْ مِنْ مَلَكِ فِي اَلسَّمَوَاتِ لَاتُغْفِي شَفَعَتُهُمْ شَيْئًا إِلَّا مِنْ بَعْدِ أَن يَأْذَنَ التَّمْلِمَن يَشَالُهُ وَيَرْضَى ﴾ (١) .

اور آسمانوں میں کتنے فرشتے ہیں ان کی سفارش کسی کام نہیں آ سکتی مگر اس کے بعد کہ اللہ جس کے لئے چاہیں اور پسند کریں' اس کے بارے میں اجازت دی۔

اور فرمایا:

﴿ يَوْمَهِ ذِلَّا نَنْفُعُ ٱلشَّفَاعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَرَضِي لَهُ قَوْلًا ﴾ (١).

اس دن کسی کی شفاعت کام نہ آئیگی مگر جس کو رحمٰن سفارش کی اجازت دس اور اس کی بات کو پسند کری۔

اللہ تعالی نے اس بات کی اجازت نہیں دی کہ فرشتوں سے یا نبیوں سے یا بتوں سے یا بتوں سے اور انہی سے مانگی حاتی ہے۔ مانگی حاتی ہے۔

﴿ قُل لِلَّهِ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا ... ﴾ (°).

کہ دیکئے کہ مفارش کو ساری اللہ ہی کے افتیار میں ہے۔

<sup>(</sup>١) سورة النجم: آيت ٢٧ -

<sup>(</sup>٢) سورة فد: آيت ١٠٩ -

<sup>(</sup>٣) سورة الزم : آيت ١٩٣ \_

وہ بی شفاعت کرنے والے کو شفاعت کی اجازت بخشے ہیں آگر وہ اجازت نہ
دیں تو کوئی ان کے دربار میں شفاعت کی جرات نہیں کر سکتا۔ ان کے ہال
مخلوق والا معاملہ نہیں کہ مخلوق کی اجازت کے بغیر بھی ان کے روبرو
شفاعت کی جاتی ہے اور وہ نہ چاہتے ہوئے بھی شفاعت کو قبول کر لیتے ہیں
کیونکہ جس کے رو برو شفاعت کی جاتی ہے وہ شفاعت کرنے والے اور اس
کے تعاون کا محتاج ہوتا ہے اس لئے وہ اس کی شفاعت اس وقت بھی قبول
کر لیتا ہے جب کہ اس نے اجازت نہیں دی ہوتی۔

اللہ تعالی تو ہر کسی سے بے نیاز ہے وہ کسی کے دست نگر نہیں سب ان کے محتاج ہیں۔ دوسری بات یہ ہے کہ مخلوق اور اللہ تعالی میں ایک بنیادی فرق یہ ہے کہ مخلوق میں سے حاکم اپنی رعیت کے تمام اتوال سے شفاعت کرنے والوں کے بتائے بغیر واقعت نہیں ہوتا اور اللہ تعالی تو وہ ہیں کہ انہیں اپنی مخلوق کے تمام حالات کی خبر ہے۔ انہیں اس بات کی چنداں حاجت نہیں کہ کوئی انہیں ان کے حالات بتلائے۔

شفاعت کی حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالی مخلص لوگوں پر عنایت فرماتے ہوئے انہیں ان لوگوں کی دعا کی وجہ سے معاف فرما دیتے ہیں جن کو انہوں نے از راہ کریم شفاعت کی اجازت عطا فرمائی ہوتی ہے۔



# ساتوال شبه:

یہ شبہ بھی پیش کیا جاتا ہے کہ اولیاء و صالحین کا اللہ تعالی کے ہاں خاص مقام ہے ان کی محبت و تعظیم میں یہ بات شامل ہے کہ ان کے ساتھ رابطہ رکھا جائے، ان کے آثار سے تبرک حاصل کیا جائے، اور ان کے طفیل اور ان کے حق کے ساتھ اللہ تعالی سے سوال کیا جائے۔ اس شبه كا جواب يه ب كه سب مومن لوك اولياء الله بين البة اين ايمان اور اعمال کے بقدر ان کی ولایت کے درجات ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ لیکن کسی ایک کے بارے میں قطعی طور ر یہ کہنا کہ وہ اللہ کا ولی ہے اس کے لئے کتاب و سنت سے دلیل کا ہونا ضروری ہے۔ جس کی ولایت کی شهادت کتاب و سنت دس ہم بھی اس کی ولایت کی شہادت دیتے ہیں۔ اور جس کی شادت کتاب و سنت نہ دیں تو ہم حتمی طور ہر اس کے بارے میں کھے نہیں کہ سکتے البتہ مومن کے لئے خیر کی امید رکھتے ہیں۔ جن لو گول کے مارے میں کتاب و سنت سے یہ ثبوت ملتا ہے کہ وہ اولیاء الله میں سے ہیں انکے بارے میں بھی فلو کرنا، ان سے تبرک حاصل کرنا، ان کے طفیل اور حق کے ساتھ اللہ سے سوال کرنا جائز نہیں۔ یہ سب باتیں شرک اور بدعات محرمہ کے وسائل میں سے ہیں۔ ہم نیک لوگوں سے محبت کرتے ہیں اور اچھے اعمال اور بھلی عادات میں ان کی پسروی کرتے ہیں لیکن ان کے بارے میں غلو کرتے ہیں اور نہ ہی ان کو ان کے مقام و مرتبہ سے اونچا کرتے ہیں۔ شرک کی ابتداء نیک لوگوں کے بارے میں غلو

سے بی ہوتی ہے جیسا کہ حضرت نوح علیہ السلام کی قوم میں ہوا۔ انہوں نے نیک لوگوں کے بارے میں غلو کیا اور پھر سی غلو یماں تک پہنچا کہ انہوں نے انہوں نے اللہ تعالی کو چھوڑ کر ان کی لوجاً کی۔ اسی طرح اس امت میں نیک لوگوں کے بارے میں غلوکی وجہ سے "شرک فی العبادہ" (۱) شروع ہوا۔ اللہ تعالی اور رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے غلو سے باز رہنے کی تلقین کی ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

﴿ قُلْ يَنَا هُلُ ٱلْكِتَبِ لَا تَعْلُواْ فِدِينِكُمْ ... ﴾ "

کہ دیجئے اے اہل کتاب! اپنے دین میں مدسے مت بڑہو۔۔۔ ن

اور نبی ترمیم صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:

میری تعربیت میں اس طرح حد سے تجاوز نہ کرو جس طرح نصاری نے مریم کے بیٹے (حضرت علیمی علیہ السلام) کی تعربیت کرتے ہوئے حد سے تجاوز کیا۔ در حقیقت میں تو بندہ ہوں۔ تم (میرے بارے میں) صرف یہ کہو: "اللہ کا بندہ اور اس کا رسول"(م)

اور اللہ تعالی نے ہمیں یہ حکم دیا ہے کہ ہم صرف اننی سے کسی ولی وغیرہ کے واسلہ کے بغیر دعا کریں اور انہوں نے ہم سے وعدہ فرمایا ہے کہ وہ ہماری فریاد کو سنیں گے۔ اور یقینا وہ وعدہ کی خلاف ورزی نہیں کرتے۔ اللہ تعالی نے فرمایا ہے۔

<sup>(</sup>۱) عبادت میں شرک ۔

<sup>(</sup>۲) سورة المائده: آيت ۷۷-

<sup>(</sup>m) صحيح البخاري (طبع شده مع فتح الباري) : ۲ : ۳۷۸ –

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِ آَسَتَجِبُ لَكُوْ ... ﴾ (۱) . اور تمهارے رب نے كها ہے مجہ سے دعا كرو ميں تمهارى فرياد سون كا-

اللہ تعالی نے یہ بھی فرمایا ہے۔ ﴿ وَإِذَاسَالَكَ عِبَادِی عَنِی فَإِنِی قَدِیبُ أَجِیبُ دَعْوَةً اَلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ اور جب آپ سے میرے بندے میرے متعلق موال کریں تو (کہہ دیجئے) بے ٹک میں قریب ہوں جب مجہ سے دعا کرنے والا دعا کرتا ہے تو اس کی یکار کو سنتا ہوں۔

﴿ أَدْعُوارَبُّكُمْ تَضَرُّكُمْ وَخُفْيَةً ... ﴾ (")

اپنے برورد گار کو گڑا سمڑا کر چپکے چپکے پکارو۔ ایک اور مقام بر فرمایا:

.. فَادْعُومُ مُغْلِمِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ... ﴾

اس کو یکارو خالص اس کی بندگی کر کے

اس طرح جن آیات میں دعا کرنے کا حکم دیا ان میں یبی ہے کہ براہ راست کسی کے واسلہ کے بغیر دعا کرو۔ اولیاء و صالحین تو خود اللہ تعالی کے محتاج اور دست نگر بندے ہیں۔ اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) سورة غافر: آيت ۲۰ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة البقره: آيت ١٨٧ - .

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف: آيت ٥٥ ـ

<sup>(</sup>م) سورة غافر: آيت ١٥ \_

## ﴿ أُولَٰتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِ مُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمُ أَقَرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ مَوْهُ الْحُونَ عَذَا اللهِ \* ( ) .

یہ لوگ جن کو پکارتے ہیں وہ نود اپنے رب کی طرف ذریعہ تلاش کرتے ہیں کہ کون اللہ کے زیادہ قریب ہوتا ہے اور اس کی رحمت کی امید رکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے درتے رہتے ہیں۔

عوفی حضرت ابن عباس رمنی الله عشما سے روایت کرتے ہیں کہ اشوں نے اس کی تفسیر میں فرمایا کہ: مشرک لوگ کہا کرتے تھے: ہم فرشوں اور مسیح و عرمر کی عبادت کرتے ہیں اس پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ أُوْلَٰئِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ ... ﴾ .

یعنی یہ فرشتے جن کو تم پوجتے ہو وہ تو خود اللہ تعالی کے قرب کے حصول کے لئے کوشاں ہیں وہ اللہ کی رخمت پانے کی اسید رکھتے ہیں اور اس کے عذاب سے خوفردہ ہیں۔ اور جس کی خود یہ کیفیت ہو اس سے اللہ تعالی کے ماتھ فریاد نہیں کی با سکتی۔ (۱)

شیخ الاسلام ابن تیمیہ فرماتے ہیں: یہ آیت عام ہے اور ہر اس شخص کو شامل ہے جس کا معبود خود اللہ تعالی کی بندگی کرنے والا ہو خواہ وہ فرشوں سے ہو یا جنوں سے یا انسانوں سے۔ اس لئے اس آیت میں ہر اس شخص کے لئے خطاب ہے جس نے اللہ تعالی کے سوا کسی اور کو پکارا اور وہ پکارا جانے والا ہو، رحمت الی کا امیدوار ہو اور ان کے جانے والا ہو، رحمت الی کا امیدوار ہو اور ان کے

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء: آيت ٥٥ -

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن كثير : ۳ : ۲۷ -

عذاب سے درنے والا ہو۔ بات کا طاصہ یہ ہے کہ جس کمی نے کمی میت سے یا انبیاء و صالحین میں سے غیر موجود شخص سے دعا کی خواہ وہ لفظ استغاثہ سے ہو یا کمی اور لفظ سے اس پر یہ آیت منطبق ہوگی۔ جس طرح کم فرشتوں اور جنوں سے دعا کرنے والے شخص پر منطبق ہوتی ہے۔ (۱) سمیط بید

## آثھواں شبہ:

ان کے شبات میں سے ایک شب کی بنیاد مندرجہ ذیل دو آیات سے استدلال رہے

﴿ يَتَأَيُّهُ ۚ الَّذِينَ مَاسَوُا أَتَّقُوا اللَّهَ وَاتِّتَغُوَّا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ﴾ .

اے لوگو جو ایمان لائے ہو اللہ سے درو اور اس کی طرف وسید دمھونڈو۔ دوسری آیت:

﴿ أُولَتِكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِ مُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيَّهُمْ ٱقْرَبُ ﴿ ﴿ ﴿ الْ

یہ لوگ جن کو پکارتے ہیں وہ خود آپنے رب کی طرف دریعہ تلاش کرتے ہیں کہ کون اللہ کے زیادہ قریب ہوتا ہے۔

انہوں نے ان دو آیات سے یہ سمجھا کہ ان کے اور اللہ تعالی کے درمیان انبیاء و مالحین کی شخصیتوں' ان کے حقوق اور مقام و مرتبہ کا وسیلہ پڑٹا جائز اور درست ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ ان دونوں آیتوں میں دسیلہ سے مراد وہ کچیہ

- (١) مجموع فتاوى شيخ الاسلام: ١١ : ٥٢٩ و١٥:٢٢٦\_
  - (٢) سورة المائدة: آيت ٣٥ ـ
  - (٣) سورة الاسراء: آيت ۵۵ ـ

نہیں جو یہ مجھتے ہیں بلکہ مراد یہ ہے کہ نیک اعمال سے قرب الهی کا حصول کیا جائے۔ وسیلہ کی دو قسمیں ہیں۔ ایک جائز وسیلہ ہے اور دوسرا نا جائز۔ جائز وسیلہ کی کئی ایک اقسام میں مندرجہ ذیل قسمیں ہیں:

ا - اللہ تعالی کے اسماء و صفات سے وسیلہ پکوٹا جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا

۔

﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ الْمُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ... ﴾ (١).

ر بر اللہ کے اچھے نام ہیں اننی کے ساتھ اللہ سے دعا کرو۔ جیسا کہ مسلمان یہ کہ .

يا الله: الم الله

كا أَرْحَمَ الرَّاحِمِيْنَ: الدرم كرنے والول ميں سے سب سے

زیادہ رحم کرنے والے۔

كَيَا مَنَّانُ : الله الله الله والحد

يَا ذَاالُجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ: ال طالت و اكرام والي

میں آپ سے اس اس بات کا سوال کرتا ہوں۔

۲ - فقر و حاجت کا اظہار کر کے اللہ تعالی کے ہاں وسیلہ پکڑنا، جیسا کہ حضرت الوب علیہ السلام نے کہا:

﴿..أَنِّ مَسَّنِي ٱلفُّرُ وَأَنْ أَرْحَمُ ٱلزَّمِيكَ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف: آيت ١٨٠ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانبياء: آيت ٨٣ -

مجھے بیماری پہنچی ہے اور آپ سب رحم کرنے والوں سے زیادہ مربان ہیں۔ اور جیسا که زکر ما علمہ السلام نے کہا:

﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّى وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّى وَآشَتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنُ بِدُ عَآبِكِ رَبِّ شَقِيًّا ﴾ (١)

(زکریا علیہ السلام نے) کہا: اے میرے رب میری بڈیاں کمزور ہو گئیں اور (بڑہاپے کی) سفیدی سے سر پھکنے لگا اور میں تجھ کو پکار کر کبھی محروم نہیں رہا۔

اور جیسا که حضرت دوالنون علیه السلام (لونس علیه السلام) نے کہا:

﴿ .. أَنَ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ .

نہیں کوئی معبود مگر تو۔ تو پاک ہے بے شک میں ظالموں میں سے ہوں۔

٣ - نيك اعمال كا وسيله بكُونا جيساكه الله تعالى كے اس فرمان ميں آيا ہے:

﴿ رَّبَنَا ٓ إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِكِ لِلْإِيمَٰنِ أَنَّ مَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَعَامَنَأُ رَبِّنَا وَ فَامَنَأُ رَبِّنَا وَ فَامَنَأُ رَبِّنَا وَكُمْ فَعَامَنَأُ رَبِّنَا ... ﴾ " .

اے ہمارے رب ہم نے ایک پکارنے والے کی سنی جو ایمان کی طرف پکارتا ہے (کہتا ہے) اپنے رب پر ایمان لاؤ پس ہم ایمان لائے۔ اے ہمارے رب ہماری برائیاں دور کر ہمارے رب ہماری برائیاں دور کر

<sup>(</sup>۱) سورة مريم : آيت ۴ -

<sup>(</sup>٢) سورة الانبياء: آيت ٨٥ \_

<sup>(</sup>۳) سورة آل عمران : آیت ۱۹۳ پ

اور جیسا کہ ان مین اشخاص کے قسہ میں آیا ہے کہ فار پر پتھر آ بڑا اور انہوں نے اپنے نیک اعمال کے ذریعہ اللہ تعالی سے دعا کی تو اللہ تعالی نے ان کی مصیبت دور کر دی. اور یمی وسیلہ ہے جس کا ذکر ان دونوں آیات میں ہے جن سے شبہ پیش کرنے والوں نے دلیل پکڑی ہے۔ یہ وسیلہ نیک اعمال کے واسلہ سے اللہ تعالی کا قرب حاصل کرنا ہے۔

۴ - نیک لوگوں کی دعا کے ساتھ اللہ تعالی کے ہاں وسیلہ پکرٹا:

اس کی صورت یہ ہے کہ کوئی شخص کمی زندہ نیک شخص کے پاس جائے اور اس سے کہے کہ میرے لئے اللہ تعالی سے دعا کیجئے جس طرح نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے ایک ساتھی سے فرمایا:

اے میرے چھوٹے بھائی ہمیں اپنی دعا میں نہ بھولنا" (۱)

اور جیسا کہ سحابہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اللہ تعالی کے ہاں دما کرنے کی درخواست کیا کرتے ہاں دما بھی اللہ تعالی سے دعا کی درخواست کرتے تھے۔

### نا جائز وسيله:

نا جائز وسیلہ یہ ہے کہ مخلوق میں سے کسی کی ذات، یا حق، یا عظمت و شان کا واسطہ دے کر اللہ تعالی سے سوال کرنا جیسا کہ کوئی کہنے والا یہ کمے "میں قلال کے واسطہ سے، یا اس کے حق سے، با اس کی عظمت و شان کے واسطہ سے آپ سے سوال کرتا ہوں"

<sup>(</sup>۱) سنن الى داود باب الدعاء ' حديث نمبر ١٣٩٨ - نيز الترمذى: باب الدعوات ' حديث نمبر ٣٥٥٢ -

قطع نظر اس سے کہ جس کے واسلہ سے سوال کیا جا رہا ہو وہ زندہ ہے یا مردہ۔

اس طرح سوال کرنا بدعت، حرام اور شرک کے وسیلوں میں سے ایک وسیلہ ہے اور اگر سوال کرنے والا جس کا وسیلہ پکڑ رہا ہے اس کا تقرب ماصل کرنے کے لئے کوئی عبادت کرے تو یہ شرک اکبر ہے (نعوذ باللہ من ذکک) جیسا کہ کمی ولی کے لئے ذرح کرے، یا اس کی قبر کے لئے نذر مانے، یا اس کو پکارے اور اس سے مدد طلب کرے یا اس طرح کے اور اس سے مدد طلب کرے یا اس طرح کے اور ان کا مامل کرے۔ ہم اللہ تعالی سے التجا کرتے ہیں کہ وہ مسلمانوں کو دین کی سمجھ عطا فرما دیں، دشمنوں کے ظلف نصرت و اعانت فرما دیں اور ان کے بھیکے ہوئے اشخاص کی راہنمائی فرما دیں۔ آمین۔

# نوال شبه:

ان کے شبات میں سے ایک یہ ہے کہ وہ بعض احادیث سے استدلال کرتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ وہ احادیث ان کے لئے دلیل بن سکتی ہیں۔ ان احادیث میں سے ایک وہ حدیث ہے جو کہ امام ترمذی نے اپنی کتاب بامع الترمذی میں ابنی سند کے ساتھ عثمان بن صنیف رضی اللہ عنہ سے روایت کی ہے کہ ایک نا بینا شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی: اللہ تعالی سے دعا کیجئے کہ وہ مجھے عافیت دیں۔ آپ نے فرمایا "اگر تو پسند کرے تو میں تیرے لئے دعا کروں اور اگر تو پاہے تو صبر کر، اور صبر کرنا تیرے لئے بہتر ہے" بہتر ہے"

وضو کرنے اور ان الفاظ کے ساتھ دعا کرنے کا حکم دیا:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسَالُكَ وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيكِ مُحَمَّدٍ نَبِي السَّرَّحَمَةِ ، إِنِّيَّ تَوَجَّهُمُ إِلَيْكَ بِنَبِيكِ مُحَمَّدٍ نَبِي السَّرَّحَمَةِ ، إِنِّي تَوَجَّهُتُ بِهِ إِلَىٰ رَبِيَ فِي حَاجَتِي هُذِهِ لِتَقْضَى ، اللَّهُمَّ فَشَفِّعَهُ فِيَ ، اللَّهُمَّ فَشَفِّعَهُ فِي الله الله عليه وسلم جو كه نبى الله الله عليه وسلم جو كه نبى رحمت بين كي ماته موال كرتا بون اور آپ كي طرف متوجه بوتا بون مين رحمت بين كي ماته اپني رب كي خرض سے ان كے ماته اپني رب كي طرف توجه كرتا بون اك الله! ان كي ميرے بارے مين شفاعت كو قبول فرماد

امام ترمذی فرماتے ہیں: یہ حدیث حسن صحیح غریب ہے۔ ہم اس کو الو جعفر کی روایت سے جانتے ہیں اور یہ الو جعفر الخطمی نہیں۔(۱)

ان لوگوں نے کہا کہ اس حدیث سے نبی کریم محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے واسلہ سے اللہ تعالی کی طرف متوجہ ہوتا اور سوال کرتا ثابت ہوتا ہے۔ ان کے استدلال کا جواب یہ ہے کہ آگر یہ حدیث صحیح بھی ہو تب بھی اس کا اس بات سے کوئی تعلق نہیں جو یہ ثابت کرتا چاہتے ہیں کیونکہ اس نابینا شخص نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے درخواست کی کہ آپ اس کے لئے دعا فرما دی، اور پھر وہ دعا کے ساتھ آپ کی موجودگی میں متوجہ ہوا اور ایسا کرتا جائز ہے۔ کہ تم کسی نیک زندہ شخص کے پاس جاؤ اور اس سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دعا کرے۔ اس حدیث سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دعا کرے۔ اس حدیث سے درخواست کرو کہ وہ تمارے لئے اللہ تعالی سے دعا کرے۔ اس حدیث سے

<sup>(</sup>١) سنن الترمذي : كتاب الدعوات ' حديث ٣٥٤٣ ـ

یہ بات بالکل ثابت نہیں ہوئی کہ مردوں اور غیر موجود لوگوں کا وسیلہ پکرا اللہ جائے اور ان کی وساطث سے اللہ کی طرف توجہ کی جائے ورسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی تو اس تا بینا کو یہی حکم دیا کہ وہ اللہ تعالی سے یہ دہا کرے کہ وہ اس کے بارے میں اپنے نبی کی سفارش قبول فرمانے ظامہ یہ کہ اس حدیث میں اللہ تعالی سے شفاعت طلب کی گمی ہے اور صرف اللہ تعالی بی شفاعت طلب کی گمی ہے اور صرف اللہ تعالی بی سے شفاء دینے کا سوال کیا گیا ہے۔ اس سے زیادہ کچھ ثابت نہیں ہوتا۔ اس میں تطعانی بات نہیں کہ مخلوق میں سے کسی شخصیت کا وسیلہ بوتا۔ اس میں تطعانی بات نہیں کہ مخلوق میں سے کسی شخصیت کا وسیلہ پکڑنا جائز ہے یا مردوں اور غیر حاضر لوگوں کو پکارنا درست ہے۔

اس کے علاوہ یہ لوگ آیک جھوٹی اور خود ساختہ حدیث سے بھی استدلال کرتے ہیں۔ کہتے ہیں کہ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا "میری عظمت و شان اللہ تعالی کے ہاں بلند ہے؟۔ و شان کا وسیلہ پکڑو میری عظمت و شان اللہ تعالی کے ہاں بلند ہے؟۔ یہ حدیث جیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ تعالی نے ککھا ہے، جھوٹی ہے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بستان باندھا گیا ہے کہ آپ نے اور اس میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بستان باندھا گیا ہے کہ آپ نے

دسوال شبه:

ان کے شہات میں سے ایک بات یہ بھی ہے کہ وہ کہانی قصوں اور خوالوں پر بھروسہ کرتے ہیں، جیسا کہ کہتے ہیں کہ فلاں شخص فلاں شخص کی قبر ' میں آیا اور ایوں ایوں واقعات ہوئے، اور فلاں شخص نے خواب میں ایسے ایسے دیکھا۔ ای طرح کی ایک کہانی ان میں سے کچھ لوگ ایوں بیان کرتے ہیں۔

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوی شیخ الاسلام ابن تیمیه : ۳۱۹:۱ ۴ ۳۳۳ ـ

العتبی نے کہا: میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس بیٹھا تھا ایک مدو آیا اور کہنے لگا:

اے اللہ کے رسول آپ رہ سلام ہو۔ میں نے اللہ تعالی کو یہ کہتے ہوئے سنا ہے:

﴿...وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظُلَمُواْ أَنْفُسَهُمْ جَكَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُواْ اللَّهَ وَٱسْتَغْفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَهَ حَدُواْ اللَّهَ تَوَّابُ ارَّحِيمًا ﴾ (١).

اور آگر یہ لوگ جب انہوں نے اپنی جانوں رپر ظلم کیا تھا آپ کے پاس آ کر اللہ سے معافی مانگتے اور رسول بھی ان کے لئے معافی چاہتا تو وہ اللہ کو بڑا معاف کرنے والا مہرمان یاتے۔

اور میں آپ کے پاس اپنے گناہ کی معافی طلب کرتے ہوئے اور اپنے رب کی طرف آپ کی شفاعت چاہتے ہوئے آیا ہوں۔ پھر وہ (بدو) یہ اشعار رہاہتے لگا (جن کا ترجمہ حسب ذیل ہے)

اے ان تمام سے بستر جن کی ہڑیاں زمین میں دفن کی گئی ہیں اور اس کی ہڑیوں کی خوشبو کی وجہ سے چشیل میدان اور ٹیلے خوشبودار ہو گئے۔

میری جان اس قبر ر قربان ہو جائے جس میں آپ تشریف فرما ہیں اس قبر میں یاکدامنی اور جود و سخا ہے۔

بدو (یہ کہہ کر) چلا ممیا میری آنکھ لگ گئی تو میں نے نبی کرمیم صلی اللہ علیہ وسلم کو خواب میں دیکھا کہ آپ فرما رہے تھے:

"اے علتی! بدو کے پاس جاؤ اور اسے یہ نوشخبری سناؤ کہ اللہ تعالی نے اس

<sup>(1)</sup> سورة النساء: آيت ١٢٢ -

#### کو معاف کر دیا ہے۔"

اس شبه كا جواب يه ب كه قصى كهانيال اور خواب احكام و عقائد ك ثابت كرنے كے لئے دليل نهيں بن كتے۔ اور الله تعالى كا جو يه ارشاد ب:

# ﴿... جَكَآ وُوكَ ... ﴾ . كه وه آپ كے پاس آتے

اس سے مراد نبی کرم ملی اللہ علیہ وسلم کی زندگی میں ان کے پاس آنا ہے مداد نبی کرم ملی آنا۔ مدان کی قبر کے پاس آنا۔

اور اس کی دلیل یہ ہے کہ حضرات صحابہ اور تابعین میں سے کسی نے بھی آپ کی قبر کے پاس آ کر یہ سوال نہ کیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس کے لئے گناہوں کی معافی طلب کریں حالاتکہ وہ لوگ خیر و بھلائی کے حصول اور دینی احکام کی یابندی کے انتہائی حریص تھے۔

# گیار هوال شبه:

ان کے شبات میں سے ایک ان کی یہ دلیل ہے کہ بعض قبروں وغیرہ کے پاس ان کی بعض حاجتیں لوری ہو گئیں۔ جیسا کہ وہ کتے ہیں کہ ظال شخص نے قال قبر پر حاضر ہو کر دھا گی' یا ظال شخص یا ولی کا نام پکارا تو اس کی مراد لوری ہو گئی۔ اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ مشرک کی کسی حاجت کا لورا ہونا اس بات کی دلیل نہیں بن سکتا کہ جس شرک کا وہ ارتکاب کر رہا ہو وہ جائز و درست ہے عین ممکن ہے کہ (اسی مقام پر) اس کی حاجت کا لورا ہونا تقدیر الی سے ہو اور مشرک یہ سمجھ رہا ہو کہ یہ کسی شمخ یا ولی سے اس کی خریاد کرنے کی وجہ سے۔ اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس کی کسی مراد کے لورا ہونے میں اس کے لئے آزمائش ہو۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی مراد کے لورا ہونے میں اس کے لئے آزمائش ہو۔ خلاصہ یہ ہے کہ کسی

وقت كى مشرك كى عابت كے لورا ہونے سے اس بات كى دليل نہيں پكرى با سكتى كى دليل نہيں پكرى با سكتى كى اللہ تعالى كے سواكى اور سے دعا كرنا درست ہے۔ حقيقت تو يہ ہے كه مشركوں كے پاس اپنے مشركاند اعمال كو سحيح ثابت كرنے كے لئے ايك بھى مشوس اور پخت دليل نہيں۔ ان كى كيفيت تو وى ہے جو اللہ تعالى نے بيان فرمائى ہے۔

﴿ وَمَن يَدَّعُ مَعَ اللَّهِ إِلْنَهُا ءَاخَرَ لَا بُرْهِ مَن لَهُ رِهِ ... ﴾ (١) .

اور جو کوئی اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی دوسرے کو پکارے جس کی کوئی دلیل اس کے یاس شیں۔

شرک کی اساس کسی برهان و دلیل بر نئیں۔ جبکہ توحید کی بنیاد قطعی بر اہین اور واضح دلائل بر ہے۔

﴿.. أَفِ اللَّهِ شَكُّ فَاطِرِ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ... ﴾ (').

کیا اللہ کے بارے میں شک ہے جو آسمانوں اور زمین کا بنانے والا ہے۔

﴿ یَنَائِیُمَا النَّاسُ اَعْبُدُوا رَبَّکُمُ الْذِی خَلَقَکُمْ وَالَّذِینَ مِن مَبْلِکُمْ

لَمُلَکُمْ اَلْذَینَ مِن اَلْنَیکَ مِنَا اللَّهُ الْاَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاهُ

وَأَنزُلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً مَأْخَرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَکُمْ فَلَا تَجْعَلُوا

بِقَدِ أَندُوا وَالْنَامُ مَنْا مُورِی ﴾ (")

اے لوگو اپنے رب کی بندگی کرو جس نے پیدا کیا تم کو اور ان کو جو تم

<sup>(</sup>١) سورة الموسنون : آيت ١١٤ -

<sup>(</sup>٢) سورة ابراهيم: آيت ١٠ -

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة: آيات ٢١ - ٢٢ -

سے پہلے تھے تاکہ تم پرہیرکار بن جاؤ۔ جس نے زمین کو تمارے لیے بچھونا بنایا اور آسمان کو چھت اور آسمان سے پانی برسا کر تمہارے کھانے کے لئے میوے نکالے۔ اللہ کا شریک مت مقرد کرو جب کہ تم (یہ سب کچہ) جانتے ہو۔

## بار هوال شبه:

غالی صوفیوں اور ان کے مقلدین کا خیال ہے کہ شرک دنیا کی طرف رجمان اور اس کی طلب میں مشغول ہونے کا نام ہے۔

اس شبہ کا جواب یہ ہے کہ یہ ان کی طرف سے اس شرک اکبر پر پردہ دالنے کی کوشش ہے جس کا وہ ارتکاب قبروں کی پوجا اور مشائخ کی تعظیم کی صورت میں کرتے ہیں۔ اللہ تعالی نے دنیا کو جائز طریقہ سے طلب کرنے کا حکم دیا ہے۔ اور آگر دنیا طلب کرنے کا مقصد اللہ تعالی کی فرمانبرداری میں اعانت حاصل کرنا ہو تو یہ عین عبادت اور توحید ہے۔



خاتميه:

شرك ظلم كى تمام اقسام ميں سے سب ف سكلين قسم ہے۔ اللہ تعالى فرماتے ہيں:

﴿.. إِنَ ٱلشِّرْكَ لَظُلْمُ عَظِيدٌ ﴾ (١).

بے شک شرک ظلم عظیم ہے۔

جس کی موت شرک ر ہوئی اس کے لئے اللہ تعالی کی طرف سے معافی نہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّاللَّهَ لَا يَغْفِرُأَن يُشْرَكَ بِهِ عَرَفَفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةً ... ﴾ (١).

ب شک اللہ تعالی اس بات کو معاف نہیں کرتے کہ ان کے ساتھ شرک کیا جائے اور اس کے علاوہ جس کو چاہتے ہیں معاف فرما دیتے ہیں۔ مشرک ر جنت ہمیشہ ہمیشہ کے لئے حرام ہے۔

> (-) ﴿-إِنَّهُ،مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدَّ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَىٰهُ النَّارُّ-﴾.

بے شک جس نے اللہ تعالی کے ساتھ شرک کیا اللہ تعالی نے اس پر جنت حرام کر دی اور اس کا مٹھکانا گاگ ہے۔

مشرک پلید ہے اس کا مسجد حرام میں داخلہ جائز نہیں۔

<sup>(</sup>١) سورة لقمان : آيت ١٣ -

<sup>(</sup>٢) سورة النساء: آيت ٢٨ -

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة: آيت ٢٧ ـ

﴿ يَتَأَيُّهُ الَّذِينَ امْنُوا إِنَّمَا الْمُثْمِرِكُونَ بَعَسَّ فَكَلَا يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَاءُ بَعْدَ عَامِهِمْ هَاذًا ... ﴾ (1) .

اے ایمان والو! بے شک مشرک لوگ پلید ہیں اس سال کے بعد وہ مسجد حرام کے قریب نہ آئیں۔

مشرک کا خون و مال مباح ہے۔

﴿ فَإِذَا آسَلَغَ ٱلْأَنْهُرُ الْمُرُمُ فَاقْنُلُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَثُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَأَدُوهُمْ وَأَخُدُوهُمْ وَأَخَدُوهُمْ وَأَخَدُوهُمْ وَأَخَدُوهُمْ وَأَخَدُوهُمْ وَأَخَدُوهُمْ وَأَخَدُوهُمْ وَأَخَدُوهُمْ وَأَنْفُا الْفَسَلَوْةَ وَمَاتُوا الْخَسَلُوةَ وَمَاتُوا الْزَكَامُ وَالْفَسَلُوةَ وَمَاتُوا الْخَسَلُوةَ وَمَاتُوا الْزَكَامُ وَالْفَسَلُوةَ وَمَاتُوا الْخَسَلُوةَ وَمَاتُوا الْخَسَلُونَ وَمَاتُوا الْمُسْتَعَالَمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول

جب حرمت والے مہینے سرزر جائیں تو مشرکوں کو جہاں پاؤ قتل کرو' ان کو کپڑو' ان کو تھیرو' اور ان کی تاک میں ہر گھات کی بلکہ بیٹھو۔ پس آگر وہ توبہ کر لیں' نماز کو قائم کریں اور زکوہ ادا کریں تو ان کی راہ چھوڑ دو۔ مشرک واضح طور بر سیدی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور اس نے شرک کر کے بہت بڑا بہتان باندھا ہے وہ توحید کی بلندی سے دور جا سرا۔

﴿.. وَمَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَكَأَنَّهَ اَخَرَّ مِنَ السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ نَهْوِي بِهِ الرِّيحُ فِ مَكَانِ سَجِينٍ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: آيت ٢٨ - •

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : آيت ٥ -

<sup>(</sup>٣) سورة الحج : آيت ٣١ -

اور جو کوئی اللہ کے ساتھ شرک کرے (تو اس کی مثال الیی ہے) جیسے وہ آسمان سے عر روا پھر رپندے اس کو آمیں دور میں یا آندھی اس کو آمیں دور میں کے میں دور میں کا میں کا میں کا میں کا میں کا میں کا میں کو کمیں دور میں کا میں کی کا میں کا م

مشرک سے تکاح کرنا جائز نہیں۔

﴿ وَلَا لَنَكِحُوا اَلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ۚ وَلَا مُثَّمَّقُوْمِنَ أَخَيَرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوَ أَعْجَبَتْكُمُّ وَلَا تُنكِحُوا المُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُواْ وَلَمَبَّدٌ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَو أَعْجَبَكُمُّ ... ﴾ (١).

مشركه عورتوں سے تب تك فكاح نه كرو جب تك كه وه ايمان نه لائيں۔ مومن لونڈى مشركه عورت سے بہتر ہے۔ اگرچه وه تمهيں پسند ہو۔ مشرك مردول سے تب تك فكاح نه كرو جب تك كه وه ايمان نه لائيں مومن غلام مشرك مرد سے بہتر ہے اگرچه وہ تمهيں پسند ہو۔

مشرک کا کوئی عمل قبل نہیں کیا جاتا اور نہ ہی اس کی عبادت درست ہے۔ ﴿ وَلَقَدْ أُوجِیَ إِلَیْكَ وَ إِلَى الَّذِینَ مِن قَبْلِكَ لَمِنْ أَشْرَكُتَ لِیَحْبَطَنَّ عَمَّلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ

المنتسرین ﴾ (۱). بے سک تماری طرف اور ان کی طرف جو تم سے پہلے تھے یہ وحی کی گئی کہ آگر تو نے شرک کیا تو تیرا عمل برباد ہو جائیگا اور تو خسارہ پانے والوں میں سے ہو جائےگا۔

اور فرمایا :

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: آيت ٢٢١ -

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر: آيت ٧٥ -

### ﴿...وَلَوْآَشَرَكُواْ لَحَمِلَ عَنْهُم مَّاكَانُوا يَسْمَلُونَ ﴾ (1).

اور آگر وہ شرک کرتے تو جو عمل وہ کرتے تھے یقیناً برباد ہو جاتا۔ ہم اللہ تعالی سے شک شرک کفر کفاق اور برے اخلاق سے پناہ طلب کرتے ہیں اور اس بات سے بھی اللہ تعالی کی پناہ مانگتے ہیں کہ مال اہل اور اولاد میں بھی ایسی حالت پیدا ہو جائے جو بری ہو۔ اے اللہ! ہمیں حق کو حق سمجھنے اور اس کی پیروی کی توفیق د کئے۔ اور

اے اللہ! ہمیں حق کو حق مجھنے اور اس کی پیروی کی توقیق دیجئے۔ اور ہمیں باطل کو باطل سمجھنے اور اس سے بچنے کی توقیق عطا فرمائے۔

﴿ سُبِّحَنَ رَبِّكِ رَبِّ الْمِنَّةِ مَمَّا يَصِفُونَ ۞ وَسَلَتُمُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ۞ وَالْحَسَّدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلْمِينِ ﴾ (() ﴿ سُبْحَننَهُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا لِمُشْرِكُوكَ ﴾ ﴿ شُبْحَننَهُ ، وَتَعَلَىٰ عَّا يَقُولُونَ عُلُوَّا كِيمًا ﴾

وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه أجمعين.

والسلام عليكم و رحمة الله و بركانة دُّ اكثر صالح الفوزان

<sup>(</sup>١) سورة الانعام : آيت ٨٨ ـ

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات : آبات ١٨٠ - ١٨٢ -

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: آيت ١ -

<sup>(</sup>۴) سورة الاسراء آيت ۴۳ \_

# فهرست

| ۵          | بیش لفظ از دا کشر عبدالله بن عبدالمحسن الترک |
|------------|----------------------------------------------|
| 4          | تقیقت توحید کا بیان                          |
| 14         | قبام توحيد                                   |
| 44         | وحید عبادت میں شرک                           |
| ۳۰         | پهلا شب                                      |
| ٣٣         | ومرا شب                                      |
| <b>m</b> 9 | هيىرا شب                                     |
| <b>M</b> 1 | يُوسَمَا شب                                  |
| ٣٣         | پانچواں شبہ                                  |
| rr         | تېصفا شب                                     |
| r'A        | باتوان شبه                                   |
| or         | أثفوال شيه                                   |

| ۵۵ | ناجائز وسيله   |
|----|----------------|
| PA | نوال شب        |
| ۵۸ | دسوال شبه      |
| 4. | عمیار ہواں شبہ |
| Yr | بارہواں شبہ    |
| чт | فاتمه          |
| 44 | فهرست          |
|    |                |

## أفى الكريم وأفتى الكريمة

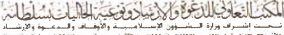
ندعوكم للمشاركة في إنجاح أعمال المكتب وتحقيق طموحاته من خلال إسهامكم بالأفكار والمقتر حات والمعنوي.

#### فلا تعرم نفسك الأجر بالمشاركة في دعم أعمال الكتب

## صداف ... على الفلا ك... ضادات

| غرض الحساب                                                         | رقيم الحسساب    | إسم الحساب       | م |
|--------------------------------------------------------------------|-----------------|------------------|---|
| خاص بتمنییر أعمال الكتب كمثل رواتب الدعاة<br>والعاملين وخدمات آخري | 1907-4-1-1-4    | التبرعات العامة  | ١ |
| خاص بطباعة الكتب والمطويات وغيرها                                  | 1907-1-1-1-001  | تبرعات المكتب    | ٧ |
| خاص بأصناف الزكاة                                                  | 77/4-1-1-4-5021 | تبر عــات الزكاة | ۲ |
| خاص بتشييد مباني المكتب                                            | 1407-1-154007   | مقسرالمسكتب      | ŧ |

الحساب الموحد لجميع حسابات الكتب (١٩٥٦٠٨٠١٠٢١٠) لدى مصرف الراجحي



كاتف ٢٢٠-٢٧ فاسيخ : ١٩٩٥-١٩٩٤ بن يا ١٩٦٧ الروانس ١٩٩٦ برند الكثيوني hotmail com بن ١٩٩٤ بن يا ١٩٩٥ الروانس

